




Mujeres indígenas, 
viajeras del Edén

TABASCO Y SU CULTURA



Guillermo Narváez Osorio 
Rector



Crystiam Estrada

Mujeres indígenas, 
viajeras del Edén

TABASCO Y SU CULTURA



Primera edición, 2025

D. R. © Universidad Juárez Autónoma de Tabasco
Av. Universidad s/n, Zona de la Cultura
Colonia Magisterial, C.P. 86040
Villahermosa, Centro, Tabasco

Para su publicación esta obra fue aprobada por el 
sistema de “revisión abierta” por pares académicos. Los 
juicios expresados son responsabilidad del autor.

Queda prohibida la reproducción parcial o total del 
contenido de la presente obra sin contar previamente 
con la autorización expresa y por escrito del titular, en 
términos de la Ley Federal del Derecho de Autor.

Diagramación y portada: Fernando Ramos Bedoy

ISBN: 978-607-606-737-6 Digital
ISBN: 978-607-606-738-3 Impreso

Hecho en Villahermosa, Tabasco, México.



Índice

Introducción��������������������������������������������������������������������������������������7

Capítulo I. Tabasco, el edén�����������������������������������������������������������11

Capítulo II. Nacajuca, la ciudad de las caras pálidas������������������21

El pueblo yokot’an������������������������������������������������������������������22

Lugar de tecolotes������������������������������������������������������������������23

Un recorrido por Tecoluta 1ª en la actualidad��������������������24

Migración�������������������������������������������������������������������������������24

Capítulo III. Los indígenas y la cultura de Tabasco��������������������29

Los chontales yocot’anob������������������������������������������������������30

Capítulo IV. Migración y mujeres indígenas en Tabasco�����������35

Capítulo V. Viajeras del edén���������������������������������������������������������41

Capítulo VI. Cultura y migración: perspectiva retórica

para estudiar a las viajeras��������������������������������������������������������������49

Interpretación de la cultura��������������������������������������������������53



La migración, fenómeno social��������������������������������������������55

El factor cultural de las migraciones�����������������������������������57

Factores del acto migratorio�������������������������������������������������59

Volúmen de las migraciones�������������������������������������������������61

Del territorio��������������������������������������������������������������������������62

De la identidad femenina������������������������������������������������������67

Capítulo VII. Las representaciones socialesy las viajeras

del edén como objeto de estudio����������������������������������������������������77

Bibliografía��������������������������������������������������������������������������������������89



7

Introducción

Y cuando creí que las cosas las tenía que ir descubriendo, me que-
dé perpleja, porque pensé y pensé en mis archivos mentales, cre-
yendo que ahí lo encontraría, pero no fue así; estaba frente a mis 
narices, estaba en mi vida, en mi casa; estaba en mis raíces fami-
liares, estaba ahí, en mí familia y su origen, estaba ahí, en ella, en 
su historia de vida, la que siempre supimos todos sus hijos.

Mi madre, María del Carmen Sánchez Rivera, una mujer mi-
grante originaria del municipio de Nacajuca Tabasco, con miedos 
y caminos encontrados por la cultura patriarcal, pero decidida a 
romper esquemas y buscando ayuda en donde sólo, en esos tiem-
pos (1950) una mujer joven de tan sólo 16 años, podía encontrar, 
un sacerdote. Esta, no es su historia, pero sí la que viven muchas 
mujeres indígenas de Tabasco, aquellas que se atreven a irrumpir 
en la sinrazón de convencionalismos sociales, aquellas que se con-
vierten en viajeras. 

¡Cuánta razón! la de mi querido Director de Tesis doctoral, 
Diego Lizarazo Arias al decirme que, no vamos a las cosas, ni 
ellas vienen a nosotros, simplemente, ahí están, se van dando. Y 
es que no se ven con los ojos, se ven con el devenir de la vida, se 
ven con el sentir al otro y se ven con el amor por el vivir, crecer 
y trascender que quieren, anhelan y nos trasmiten, quienes nos 
llaman hijos.

Y fue así, como de repente, surgió y nació, esta maravillosa inves-
tigación por las mujeres migrantes de Nacajuca Tabasco. Ellas, son 
mujeres indígenas de Tecoluta 1ª.; mi interés es invitarle a compren-
derlas y conocerlas desde sus necesidades, sueños, aspiraciones y de-
seos de crecer, no solas, sino también con su familia, es lo primordial 
que leerá, a través de las páginas de este libro. 



8

Son mujeres, trabajadoras, de origen indígena, sin temor al 
fracaso, a nada, y que, al migrar de sus comunidades a una zona 
urbana, asumen, sin duda, un reto en su vida, en su cultura y en 
lo social.  

Desde sus propias narrativas de vida, las iremos conociendo, 
así como también conoceremos Tabasco, su cultura y su pueblo 
Yoko t´aan 

Espero disfruten el viaje tanto como yo, y como alguna vez, 
también lo hizo mi Madre.     







11

CAPITULO I
Tabasco, el edén

Para conocer un poco de Tabasco y su población, pero sobre todo 
de sus mujeres indígenas, realizaremos un recorrido por el terri-
torio en el que ellas se han desarrollado, Tabasco, sus tradiciones 
y costumbres, cultura, lengua, su comunidad y problemáticas so-
ciales que de una manera u otra influyen en ellas de manera indi-
vidual, familiar y social.  

El estado de Tabasco puede describirse como un espacio geo-
gráfico de la selva tropical: está ubicado en una cálida planicie del 
trópico húmedo, donde se entretejen las aguas marinas del Golfo 
de México con una gran cantidad de ríos y lagunas, el relieve, el 
clima, el suelo, la vegetación, la fauna y su gente.

Según el II Censo Poblacional llevado a cabo por el INEGI en 
junio del 2010, en Tabasco habitan 2 millones 238 mil 603 perso-
nas, 1 millón 100 mil 758 en ese año eran hombres y 1 millón 137 
mil 845 eran mujeres; ocupando así en aquel entonces el primer 
lugar como el estado más poblado de su región, donde solamente 
el 3% de sus habitantes hablan una lengua indígena: La Chontal, 
mientras que la otra parte domina el español (INEGI. 2O11). 

Este estado pertenece a una de las entidades federativas de Mé-
xico, se encuentra ubicado geográficamente en la región del sures-
te de la república mexicana y sus costas colindan al norte con el 
Golfo de México.Tabasco está conformado por 17 municipios se 
divide en dos regiones y cinco sub regiones  las cuales agrupan a 
municipios con características geográficas y productivas similares 
(SEDESPA 1994).



12

1 Balancán | 2 Cárdenas| 3 Centla | 4 Centro | 5 Comalcalco | 6 Cunduacán
7 Emiliano Zapata| 8 Huimanguillo| 9 Jalapa| 10 Jalpa de Méndez | 11 Jonuta 12 Ma-

cuspana | 13 Nacajuca | 14 Paraíso| 15 Tacotalpa |16 Teapa| 17 Tenosique

Imagen 1.Mapa de Tabasco, con divisiones municipales
Fuente: http://es.wikipedia.org/wiki/Tabasco

El territorio tabasqueño parece haber sido un corredor de tránsito 
de varias migraciones y por su posición geográfica fue la frontera 
comercial entre dos grandes mundos del México precolombino: 
mayas y aztecas.

Desde tiempos remotos, la abundancia de agua y de recursos 
naturales, han hecho de Tabasco una tierra propicia para los asen-
tamientos humanos.

Tabasco y su capital Villahermosa, es considerado por poetas, 
músicos, historiadores y diversos artistas como una tierra prodi-
ga, es la puerta que abre al mundo Maya, con tradiciones, cultura 
y grupos étnicos ancestrales. Es uno de los estados del sur-sureste 
de la república mexicana, en el cual convergen diversas corrien-
tes políticas e ideológicas de partido como las de Andrés Manuel 
López Obrador y Roberto Madrazo Pintado.

Estas riquezas en flora y fauna, donde convergen muchos cuer-
pos de agua y grandes ríos como: el Usumacinta y el Grijalva, esta 
tierra con origen prehispánico, con historia y cultura que ha ser-
vido de inspiración a hombres ilustres y a la cual alude el famoso 
poeta Carlos Pellicer Cámara con estas palabras.



13

Trópico, para qué me diste
las manos llenas de color.

Todo lo que yo toque
se llenará de sol.

(Carlos Pellicer 1946)

“soy más agua que tierra,
Y más fuego que cielo.
Navega en mi sangre

Lo más antiguo de México”
(Carlos Pellicer 1965)

Imagen 1. Zona arqueológica de Comalcalco,Tabasco
Fuente: http://destinosur.com.mx

Existen muchas versiones acerca del origen de la palabra “Tabas-
co” todas convergen desde las lenguas habladas en ese México 
prehispánico.

En el capítulo XI de su historia verdadera de la conquista de la 
nueva España, Bernal Díaz refiere la llegada a un río “que se llama 
Tabasco porque el cacique de aquel pueblo se decía Tabasco…” 



14

el rio se llamaría en sucesivo Grijalva en honor a su descubridor 
español. Pero río y territorio, tenían nombre antes de la llegada de 
los españoles a estas tierras (Díaz 1943).

Manuel Gil y Sáenz, alude a la segunda vez que los españoles 
pisaron tierra tabasqueña: al ser recibidos con violencia por los 
naturales se habrían sentido engañados. Algún español conoce-
dor de la lengua maya llamaría a esta tierra tazcoob, que significa 
“fuimos juzgados o engañados” (Gil 1979).

Don José Narciso Rovirosa prefirió tomar la versión de don 
Alberto correa: Tabasco vendría de Tlapalco: lugar donde la tierra 
está húmeda. Donde es posible la etimología: tlalli, tierra paltic, 
ósea cosa mojada o húmeda. Que se entendería como “en la tierra 
húmeda” (Narciso 1980). 

Esta última interpretación del nombre de Tabasco parece ser la 
más acertada, el agua en Tabasco es muy abundante, se concentra 
aquí la tercera parte de los recursos hidráulicos del país, numero-
sas son las lagunas y corrientes de poca y mediana profundidad 
que diseminados por todo el territorio bañan estas tierras entre 
muchos otros afluentes. Esta tierra bañada por el rio más cau-
daloso de México: el Usumacinta y uno de los ríos más largos de 
México, el Grijalva que baña las tierras de muchos municipios, 
incluso su capital, Villahermosa.

Hacia el año 1200 a. de C., los olmecas desarrollaron numerosos 
centros ceremoniales en Veracruz y Tabasco, aunque su influencia 
llega hasta lo que se conoce hoy como Costa Rica y Guatemala. 
Fue precisamente en este tiempo que los olmecas desarrollaron el 
centro ceremonial político-religioso, conocido como La Venta, un 
islote ubicado en lo que hoy se conoce como Huimanguillo, el cual 
forma parte de los 17 municipios de Tabasco. Para muchos autores, 
La Venta es considerada la primera gran pirámide de Mesoaméri-
ca, a pesar de su estructura incipiente, justo en esta zona se reali-
zaron excavaciones y se hallaron muchas de las famosas “cabezas 
olmecas”, conocidas también como cabezas colosales (Piña 1982). 

Muchos elementos olmecas fluyeron en todas las culturas me-
soamericanas, ejemplo de ello son las técnicas para elaborar objetos 
de jade, obras de ingeniería como la elaboración de diques y canales 



15

para el control de las aguas y la construcción de los primeros cen-
tros ceremoniales de Mesoamérica, es por eso que algunos autores 
la manejan con el término “cultura madre” (Piña 1982).

Muchos de los elementos que surgieron con la cultura olme-
ca, fueron tomados por las culturas nacientes en Mesoamérica, 
como ya antes lo mencionamos, una de estas culturas que tomo 
muchos elementos de esta, fueron los pueblos mayas, esta cultura 
floreció en lo que hoy conocemos como Honduras, Guatemala, 
El Salvador.

En México esta cultura se desarrolló en los estados de Tabasco, 
Veracruz, Yucatán Campeche y Quintana roo. En el estado de Ta-
basco a partir del año 292 que es la etapa de apogeo maya chontal, 
hasta la llegada de los conquistadores, los mayas chontales fun-
daron varios centros político-religiosos en Tabasco tales como: 
Comalcalco, el Bellote, el Tortuguero, Pomoná, Reforma, Jonuta, 
Santa Elena, Arenal y Balancán (Mendoza 1972).

Para diversos estudiosos, la conquista de México inició en 
Tabasco, pero no fue la única que determino en sí su desarrollo 
como entidad, ya que este sólo fue el inicio de lo que después se 
llamó la Nueva España, sin embargo, el también llamado “Edén” 
sufrió de otras transformaciones y conquistas que le permitieron 
ser conocido, pero sobre todo explotado a nivel nacional.

Imagen 3. Pozo petrolero. Fuente: http://internacional.elpais.com



16

En el año de1863 o 1864, el historiador de Tabasco, Manuel Gil 
y Sáenz, siendo sacerdote en ese entonces, del municipio de Ma-
cuspana, observo una especie de lodo obscuro durante uno de 
sus trayectos para dar misa, notó que era petróleo y una vez se-
guro de su descubrimiento, Gil y Sáenz envió 10 latas por barco a 
la Ciudad de New York para su venta, donde posteriormente fue 
informado que pagaban muy barato el producto por lo cual no 
prosiguió con las ventas (Beltran 1988).

Sin embargo, fue hasta 1886, que Simón Sarlat, siendo Gober-
nador de Tabasco, denunció la mina y realizo las primeras per-
foraciones en tres pozos petroleros con una visión empresarial, 
obteniendo escasos éxitos en este negocio (Barbosa 1997).

Fue hasta 1949, cuando a raíz de los cambios en la política pe-
trolera, la paraestatal, petróleos Mexicanos, PEMEX, orientó la ex-
plotación a nuevos espacios petroleros, ya que al adquirir el Estado 
el control de las actividades petrolíferas, estas se destinarían para 
beneficio de las actividades nacionales, al mismo tiempo que se 
orientó la política de producción a partir de las regiones petroleras 
para su posterior traslado a los centros industriales (PEMEX 1979). 

No obstante, la actividad petrolera se extiende a 14 de los 17 
municipios, bien sea con actividad de explotación, extracción y 
producción o por plantas de bombeo, ductos o petroquímicas, 
entre otros.

Como podemos notar el auge petrolero en el estado marco su 
rumbo durante generaciones posteriores, hoy en día la paraestatal 
PEMEX es una de las principales empleadoras y la explotación 
del petróleo se ha convertido en una de las principales actividades 
económicas de Tabasco, de la región y de México, así como una 
de las actividades económicas que marcan el rumbo del mundo.

Cabe destacar que esta actividad económica trae junto con 
sus beneficios una cierta problemática debido a la expropiación 
de tierras que pertenecen a grupos indígenas o tierras que se ven 
afectadas por la contaminación producida por la actividad petro-
lera, contaminación que pudiera ser la causante de diversos pro-



17

blemas de salud paras las comunidades cercanas, nulidad de las 
tierras para cultivo, muerte de ganado y animales de traspatio así 
como afectaciones a los cuerpos de agua, que muchos incluso son 
las fuentes de abastecimiento de comunidades cercanas y que son 
criadero de especies acuáticas para consumo humano.

La explotación petrolera ha causado problemas en los campos 
de cultivo de estos pueblos indígenas, cultivos necesarios para la 
subsistencia de estos pueblos, por lo cual han tenido que buscar 
nuevas fuentes de ingreso, motivo que los lleva a migrar a otros 
lugares, podríamos pensar que tal es el caso de nuestras mujeres 
indígenas que a falta de oportunidades en su comunidad y ante 
las afectaciones que se sufren debido a la extracción de petróleo 
emprenden su migración a Villahermosa en este caso de estudio. 

Hecho histórico para Tabasco y sus pueblos indígenas, fue el 
acuerdo firmado apenas el pasado 20 de agosto del 2014.  Des-
pués de 8 meses de marchas, manifestaciones, reclamos, diálogos 
truncos y bloqueos a los pozos petroleros y oficinas de PEMEX, 
los pueblos indígenas de Nacajuca, Cunduacán y Jalpa de Mén-
dez, liderados por sus delegados comunitarios, lograron que a sus 
comunidades lleguen hospitales, carreteras, escuelas, servicios de 
agua potable y energía eléctrica, además del pago de indemniza-
ciones a todas aquellas casas que hayan sufrido desperfectos por 
causa de la actividad petrolera; así como también la indemniza-
ción y atención, a todo aquel indígena que por causa de esta ac-
tividad haya sido afectado en su salud (Cruz 2014). Cansados de 
que sus tierras sean utilizadas por la paraestatal y no para la agri-
cultura o el sustento de sus familias, estos pueblos se agruparon; 
logrando nuevos y mejores beneficios que esperan ver cumplidos, 
ya que poseen muchas riquezas naturales incluido el petróleo y 
carezcan muchas veces de los servicios más elementales, como 
drenaje, agua potable y electricidad.









21

CAPITULO II
Nacajuca, la ciudad de las caras pálidas

Esta provincia de Cupilcon es abundosa de esa fruta que llaman 
cacao y de otros mantenimientos (….) y mucha pesquería; hay 
en ella diez o doce pueblos buenos, digo cabeceras, como este de 
Anaxuxuca (Actualmente Nacajuca), es tierra muy baja y de  mu-
chas Ciénegas, tanto que en tiempo de invierno no se puede an-
dar, ni se sirven sino en canoas, y pasarla yo en tiempo de secas se 
hicieron más de cincuenta puentes…(López 2014) 

El nombre Nacajuca, proviene del vocablo náhuatl Naca-shus-
hu-can, del Náhuatl que significa “caras”, shushuctic que quiere 
decir “descolorido o pálido” y can terminación toponímica. Lo 
que se traduce como “Lugar de las caras pálidas o descoloridas” 
(Izquierdo 1994). Se crea que esta definición nace de las histo-
rias que relatan la abundancia de mosquitos del paludismo, por 
lo cual muchos habitantes de esta zona tenían “las caras pálidas” 
debido a este padecimiento.

Imagen 4. Máscara de madera con cabellera de “jolocin”,
artesanía  de Nacajuca. Fuente: s.wikipedia.org



22

La pesca del bobo, robalo, pegelagarto y mojarra se realizan 
para el autoconsumo. El ramo de la industria tiene baja produc-
ción, sobresalen los talleres de artesanías hechas con caña y pal-
mas, como abanicos, petates, sombreros, bolsas tejidas, elaboran 
también tiras bordadas y tambores, la mayoría de ellos se ubican 
en poblados indígenas chontales. En Saloya se concentra la gas-
tronomía estatal más típica y exquisita en lo que a pescados y ma-
riscos se refiere (Payró 2000).

El pueblo  yokot’an
Mejor conocidos como los chontales de Tabasco, a los hombres se 
les llama yoko yinikob (hombres verdaderos) y a las mujeres yoko 
ixikob (mujeres verdaderas) y a la lengua que hablan se le llama 
yoko t´aan (lengua verdadera). Se autodenominan yokot’anob o 
yokot’an, que significa “el pueblo que habla yoko o choco” (L. J. 
Flores 2006). 

El idioma yokot’an se había convertido en una lengua oculta, 
pero a principios de la década de los ochenta hubo un gran impul-
so oficial para el uso del idioma nativo.

La explotación petrolera en los campos de las comunidades del 
municipio de Nacajuca, no son el único inconveniente que tienen 
sus pobladores para  seguir viviendo del campo y sus recursos 
naturales; también los fenómenos hidrometeorológicos, como las 
inundaciones que año con año y de manera ancestral se presen-
tan en su territorio, son un problema; este municipio es de relieve 
muy bajo y no tiene ninguna elevación en toda su geografía, por 
ello es uno de los municipios que continuamente se inunda (Fer-
nández Editores 1974).

Casi todas las cabeceras chontales están integradas al sistema 
carretero y de puentes del estado. Los sitios menores se comuni-
can por vía fluvial o lacustre, que en algunas poblaciones sigue 
siendo fundamental. En cuanto a infraestructura sanitaria, la Se-
cretaría de Salud de Tabasco, tiene una red de clínicas de diferen-
tes categorías y un amplio personal que las atiende en el territorio 
habitado por los yokot’an.



23

Existen numerosas escuelas de nivel preescolar, primaria y pre-
paratoria; casi todas participan en el sistema bilingüe y bicultural. 
Además, en las principales comunidades existen escuelas de nivel 
medio y medio superior, sin embargo, el abastecimiento de agua 
potable es deficiente, generalmente los pobladores utilizan el agua 
contaminada de pozos superficiales que frecuentemente, se en-
cuentran próximos a las letrinas, lo que ocasiona problemas de 
salud entre los habitantes. 

Lugar de tecolotes
Tecoluta en la lengua maya chontal significa “lugar de búhos o 
tecolotes”. Es un pueblo étnico perteneciente al municipio de Na-
cajuca, del cual se encuentra a una distancia de aproximadamente 
27 kilómetros vía terrestre, sus principales actividades eran la ga-
nadería y la agricultura; ahora, la población se dedica únicamente 
al cultivo y producción de la palma de guano.

Según datos demográficos del año 2010, Tecoluta 1ra. Sec-
ción cuenta con un total de 1132 habitantes, de los cuales 553 son 
hombres y 579 mujeres, esta comunidad presenta un alto grado de 
marginación (SEDESOL 2013).

Imagen 5. Iglesia de Tecoluta
Fuente: http://noticiasenlineadetabasco.blogspot.mx/



24

El poblado de Tecoluta 1ª.  Se localiza a 70 kilómetros de la ciudad de 
Villahermosa y de la cabecera municipal que es Nacajuca, a 27 kiló-
metros aproximadamente, es el más lejano de todas las comunidades 
de la cabecera municipal y  el único que geográficamente colinda con 
los municipios de Jalpa de Méndez y Comalcalco.

Hoy en día, los pueblos son “delegaciones municipales” con 
una estructura similar a la del resto del país: tesorero, síndico, jefe 
de policía, etcétera.

Un recorrido por Tecoluta 1ª en la actualidad
Contactamos a la delegada de la comunidad de Tecoluta 1a, la se-
ñora Nelia de los Santos de la Rosa, quien nos dio un pequeño 
recorrido por la comunidad de Tecoluta.

Según datos proporcionados por la Delegada de Tecoluta 1ª, la 
Señora Nelia de los Santos de la Rosa, la mayoría de los habitantes 
de esta comunidad indígena chontal profesan la religión católica, 
estando casados o en unión libre, por lo general son personas de 
15 años en adelante.

En la actualidad la mayor parte de los pobladores de Tecoluta 
1ª vive de la explotación forestal (el guano), dos familias viven de 
pequeños negocios establecidos como una tiendita de abarrotes o 
vendiendo comida como empanadas o tamales, mientras que los 
demás viven de lo que sus familiares trabajan fuera de la comuni-
dad en diversas actividades laborales.

Migración
En la actualidad esta población sufre de constantes transforma-
ciones y cambios, debido a que algunos de sus habitantes tienen la 
necesidad de migrar a otras zonas en busca de nuevas formas de 
subsistir y tener ingresos económicos en la familia. Este fenóme-
no migratorio se presenta en menor grado hacia cabecera munici-
pal que es Nacajuca y en mayor proporción, con un alto índice de 
personas a la capital de Tabasco que es Villahermosa. 

Este proceso de migración que se vive en las zonas indígenas 
de Tabasco, se presenta en porcentajes aproximados entre hom-



25

bres y mujeres, llama la atención el aumento del porcentaje de 
mujeres migrantes interestatales, que se ha venido dando entre los 
años 1995 y 2000, según lo manifiesta la Comisión Nacional para 
el Desarrollo de los pueblos Indígenas. (CDI 2000)

Como podemos notar en estas tablas que fueron elaboradas 
con información validada, los hombres se enfocan más en la mi-
gración a otros estados hay un porcentaje mínimo que se aventura 
a migrar incluso a otros países, mientras que la migración de las 
mujeres está enfocada a trasladarse dentro de su mismo estado, 
en un porcentaje apenas un poco mayor al de los hombres de su 
propia comunidad. Es lo que venimos planteando en este trabajo 
la migración de las mujeres indígenas está en función si de buscar 
una mejora en su economía, pero mantiene un mayor apego a ins-
tituciones como la familia y la comunidad, por lo pensamos trata 
de mantener lazos físicos con su familia y he ahí el motivo de que 
no migre en mayor proporción a otros estados.

Tabla 3. Estadísticas de mujeres migrantes de procedencia indígena en Tabasco

Porcentaje de mujeres inmigrantes de 1995 y 2000 en Tabasco
Inmigrantes 
interestatales

Inmigrantes 
estatales

Inmigrantes 
internacionales

Con presencia 
indígena

0.8 2.5 0

Población indígena 
dispersa

1.9 6.2 0

Tabla 4. Estadísticas de hombres migrantes de procedencia indígena en Tabasco

Porcentaje de hombres inmigrantes de 1995 y 2000 en Tabasco
Inmigrantes 
interestatales

Inmigrantes 
estatales

Inmigrantes 
internacionales

Con presencia 
indígena

		  0.6 2.3 0

Población indígena 
dispersa.

1.8 6.7 0.1

Fuente: www.cdi.gob.mx



26

Los datos coinciden con lo señalado por el INEGI en los resulta-
dos del censo poblacional del 2010 y en los cuales manifiesta que 
las mujeres de las comunidades indígenas emigran a la ciudad de 
Villahermosa para desempeñarse en labores domésticas, mientras 
que ellos se quedan cerca de su comunidad realizando trabajos 
como por ejemplo: albañilería o en labores del campo, lo cual les 
permite vigilar y cuidar el hogar y a la familia, esto, si no deciden 
participar en los procesos de migración.  

Este referente también lo señala Flores López, en su trabajo de 
investigación habla sobre la historia y surgimiento de los pueblos 
Maya-Chontal  en Tabasco y al referirse a la migración, sólo lo 
hace de manera excusada, pero pese a ello, nos proporciona datos 
que si bien no están investigados a fondo, si nos ilustran sobre la 
importancia de realizar el estudio que aquí presentamos y el cual 
queremos investigar (J. M. Flores 2006). 

Flores, señala a grandes rasgos que la muchos de los hombres 
de origen étnico Chontal de Tabasco, acuden a laborar en zonas 
urbanas, en la ciudad capital del estado que es Villahermosa y ge-
neralmente lo hacen en la construcción, pero con mano de obra 
de muy poca paga, aprendiendo el oficio de peón o maestro alba-
ñil, como vendedores ambulantes o como obreros, aunque tam-
bién hay quienes con una profesión han ocupado espacios en la 
administración pública. Por su parte las mujeres de edad joven, 
emigran de su grupo o comunidad a trabajar como cocineras, tra-
bajadoras domésticas o dependientes de comercios, pero también 
como secretarias y maestras de escuela. La migración cotidiana es 
la de mayor importancia y la que más se ejerce en los pueblos ét-
nicos de Tabasco. Finalmente resalta que la migración hacia otros 
destinos no ha sido investigada a fondo en Tabasco (J. M. Flores 
2006).







29

CAPITULO III
Los indígenas y la cultura de Tabasco

Por décadas las culturas prehispánicas han sido investigadas, por 
arqueólogos, historiadores, antropólogos; y diversos estudiosos 
de todo el mundo han cuestionado el origen de los diversos gru-
pos sociales étnicos, formas de vida, su economía, tradiciones y 
costumbres, ritos, gastronomía, indumentaria, etc.

El término indígena, se emplea recurrentemente para referirse 
a todo aquello que es relativo o propio de una población origina-
ria del territorio al cual habita. La palabra indígena se utiliza para 
referirse a aquellas etnias que preservan las culturas tradicionales 
de cada país”. (UTEL 2007) 

Intuitivamente, todos parecemos saber quiénes son los indíge-
nas y cómo los podríamos definir. Diríamos, por ejemplo: grupos 
sociales con características claramente distinguibles de la cultu-
ra occidental-global. Grupos sociales que a pesar de su inmensa 
disparidad (se calcula que hay entorno a trescientos millones de 
pueblos indígenas repartidos por todo el mundo) parecen tener 
algo que los identifica como tales y es, precisamente, el hecho de 
que presentan una clara discontinuidad frente a la continuidad 
cultural que representan los países occidentales u occidentaliza-
dos (Moro 2007). 

El vocablo «indígena», utilizado ya por los romanos, designa 
al nacido u originario de determinado territorio, a la persona o 
grupo humano procedente del lugar donde habita o habitaba, en 
este diccionario Latino-Español, se traduce el vocablo «indigna» 
como «originario del país».  (Fraile 1966).

Así, pues, si indígenas son los nacidos en un lugar ancestral-
mente considerado como suyo, entonces el territorio se constituye 



30

en un rasgo que tipifica lo indígena. A este rasgo hay que añadir 
otro igualmente importante y correlativo con el anterior, a saber: 
el sentimiento histórico de pertenencia al grupo. A la vez, este sen-
timiento confiere al grupo identidad colectiva, derivada del hecho 
de que sus integrantes comparten tradiciones, mitos, leyendas y 
creencias; prácticas religiosas, sociales, pedagógicas o jurídicas; 
formas de organización familiar, social y agrícola, etc. Esta identi-
dad, obviamente, no es estable; al contrario, cambia por influencias 
o presiones sociales internas o externas, por el adelanto de las cien-
cias y de la tecnología (O. A. Mendoza 2010).

Sin embargo, la revista jurídica del Instituto de estudios inter-
nacionales en México define que “es un pueblo o población indí-
gena, y la palabra indígena es uno de los problemas más complejos 
y discutidos a los que se enfrenta esta temática. Autores, organis-
mos internacionales, los estados y las propias organizaciones in-
dígenas, no han encontrado, todavía, una definición que satisfaga 
a todos por igual, pero en la concepción de la palabra indígena es 
una persona que vive y siempre ha estado ampliamente identifica-
da a su pueblo de origen”. (Juridica 2000) 

Los chontales o yokot´anob
Los contenidos de los libros de texto de historia de México que 
presenta la Secretaria de Educación Púbica en el nivel educati-
vo básico, siempre inician hablando de las culturas prehispánicas 
principalmente de la cultura Olmeca, también conocida como la 
cultura madre. Sin embargo, este tipo de textos “oficiales”, hablan 
de los grupos étnicos establecidos en toda la república mexicana 
de manera general, lo cual no permite al lector en cierto modo, 
conocer a profundidad y tener una visión más amplia sobre el 
contexto social, político, económico, religioso y cultural en el que 
se establecieron, se desarrollaron y fueron desapareciendo estos 
grupos (R. Mendoza 1972).  

Por otra parte, cuando se habla de Tabasco en los discursos de 
carácter gubernamental, casi siempre los Secretarios de Turismo 
en el país y en la entidad, lo han considerado desde hace mu-



31

chos años como la puerta del sureste mexicano al mundo maya, 
por ser el primer estado que geográficamente se encuentra antes 
que todos los demás en esta ruta donde precisamente se asentó la 
cultura Maya. Sin embargo, hasta hace apenas unas décadas han 
tomado en cuenta las problemáticas que día a día enfrentas los 
pueblos indígenas que conforman esta población Maya-Chontal, 
también conocida como los Yoko t´aan. 

En su estudio, recopilación histórica y análisis sobre la Cultu-
ra Olmeca y los Yoko t´aan, el investigador Federico Navarrete 
Linares nos narra que la cultura Olmeca tuvo su gran influencia 
en el desarrollo de los mayas que se ubicaron en la zona de lo que 
actualmente es Tabasco y de los cuales se originan los Chontales 
de Tabasco, por haber sido esa región la del asentamiento de ese 
enorme tronco común de diferentes grupos étnicos; y, al haber 
sido ese el sitio elegido por la rama de Chontales que hasta la fe-
cha tienen presencia importante en la región, su lengua recibió la 
influencia del idioma Chol, del grupo Cholano o Chontalano, de 
la familia de lenguas mayas (Navarrete 2008).

Los yokot´anob, habitantes de la selva tropical húmeda, llega-
ron al territorio tabasqueño un poco antes de la era cristiana, a 
lugares en donde se encuentran importantes complejos arqueo-
lógicos; ocuparon preferentemente los bordos fluviales altos en el 
llano, y lugares sobre la playa o zona costera. El pueblo era agri-
cultor y utilizaba el sistema de raza en “los altos”, mientras que en 
los terrenos de humedad, tomaban ventaja al tiempo en que las 
aguas de la inundación anual se iban retirando, lo que les permitía 
disponer siempre de maíz nuevo. Los señores yokot´anob eran 
reconocidos por su habilidad comercial. La pesca se realizaba en 
el mar y en la inmensa red acuática de los llanos (Navarrete 2008).

Federico Navarrete habla de manera histórica, sobre la existencia 
de la riqueza maderable de este pueblo ha disminuido y ha propi-
ciado la importante actividad artesanal entre los mayas-chontales. 
Dice que Tradicionalmente, la actividad artesanal más importante, 
era la construcción de cayucos, de los cuales había cuando menos 
dos estilos que se construían con caoba o cedro: una de carácter 



32

utilitario y otra de carácter ceremonial. Ambas persisten, y una más 
se orienta a la comercialización con el turismo local y distribución 
en grandes ciudades, gracias al prestigio adquirido por sus peculia-
res labrados; aunque la artesanía tiende a diluirse a medida que los 
bosques y la selva continúan siendo sobre explotados. 

Se piensa, que el origen de las enfermedades de este pueblo 
reside en una ruptura con el orden cósmico. La medicina indíge-
na se basa principalmente en la herbolaria, pero se combina con 
ceremonias que involucran lo sobrenatural, entre los terapeutas 
indígenas destacan los hueseros, las ensalmadoras y las comadro-
nas. Los grupos manejan la magia, a la que se atribuye males mor-
tales. Los yokot´anob no rechazan la medicina alópata y muchas 
veces se curan con tratamientos mixtos: el tradicional y el propor-
cionado por la medicina institucional.” (Navarrete 2008). 







35

CAPÍTULO IV
Migración y mujeres indígenas de Tabasco

“Algunos de los emigrantes indígenas que se han establecido en 
ciudades y granjas de México y Estados Unidos han prosperado 
más que otros y, en muchos casos, han contribuido al mejora-
miento económico de sus familias y comunidades por medio del 
envío de remesas y regalos” (Navarrete 2008)

Vale la pena rescatar de Navarrete Linares lo siguiente y que 
nos puede llevar a un panorama real de lo que la migración en los 
pueblos indígenas ha estado modificando y transformando en sus 
propios integrantes.

“La migración, la educación, las conversiones religiosas y los 
cambios económicos y sociales han impactado de manera dife-
rente a las comunidades y pueblos indígenas. Sus culturas son hoy 
más diversas que nunca, como lo es la sociedad mexicana en ge-
neral. Además, los indígenas son cada vez más conscientes de su 
derecho a mantener y modificar sus formas de vida particulares, 
como a ellos les parezca mejor. Por estas razones, la diversidad 
cultural y étnica de los indígenas, y de México en su conjunto, se 
ha convertido en uno de los temas de discusión más importantes 
de la cultura contemporánea de nuestro país.” (Navarrete 2008)

Por otra parte existe una investigación sobre pueblos indígenas 
que nos presenta un panorama histórico-social, de cómo son con-
cebidos los habitantes de los grupos étnicos a partir de su proceso 
de migración de su lugar de origen a las grandes ciudades, es la 
de  Jorge Mercado-Mondragón. “La migración internacional de los 
indígenas zinacantecos hacia los EE. UU., comienza a causar una 
alteración del mapa cultural y del sistema de referencia identitario, 
así como en las tradiciones.” (Mercado-Mondragón 2008)



36

El dato que obtuvo en el sentido de que los migrantes de Zi-
nacantán, son considerados como “menos indígenas”, o que la co-
munidad era “más indígena” antes de los flujos migratorios, nos 
muestra que el sistema social (que es en cierta medida coercitivo) 
Penaliza la salida de los integrantes de la comunidad, otorgándo-
les una característica que devalúa la condición de ser indígena”

Es en este hecho fundamental donde debemos enmarcar los 
efectos de la migración en la cultura y en la identidad, dado que 
los indígenas que se quedan la comunidad se sienten amenazados 
por los cambios que supone la migración en su sistema cultural y 
de auto percepción. 

“Las altas tasas de representación que se obtuvieron en relación 
con el efecto negativo de la migración en los valores y costumbres, 
en particular la vestimenta, que reviste una simbología que remite 
a la fundación misma de la comunidad y de la cultura zinacante-
ca, nos proporciona un marco de entendimiento del temor que 
expresan los indígenas de la comunidad, cuando observan cómo 
con la migración han entrado a la comunidad vestimentas del 
tipo de los Cholos”. (Mercado-Mondragón 2008)

Para los estudiosos e interesados en los pueblos indios en la 
ciudad de México, aún sigue siendo una interrogante la cantidad 
exacta de habitantes indígenas en esta entidad, las cifras que se 
dan al respecto fluctúan entre 141 710 (Instituto Nacional de Es-
tadística, Geografía e Informática, INEGI) y un millón. (INEGI 
2000)

Existen otras investigaciones relacionadas con el docuemnto 
que aquí nos atañe, la que presenta la revista Indicadores don pers-
pectiva de género para los pueblos indígenas y la cual en sus pági-
nas da a conocer ciertos indicadores con perspectiva de género 
que se dan en las comunidades indígenas de México, entre ellos 
por supuesto la migración, pero lo hace refiriéndose  de manera 
global y no especifica, a cada grupo étnico de la República Mexi-
cana. (CDI 2006)

Existe una investigación, que trata sobre las mujeres indígenas 
migrantes de la montaña de Guerrero, es un estudio que nos apor-



37

ta información sobre los aspectos de la migración y las formas 
en que el gobierno de este estado, analiza la migración de estas 
mujeres, pero con la elemental intención de crear una página de 
INTERNET donde el mismo gobierno pueda y tenga el control 
de conocer, tratar y atender, este fenómeno social. (Goberno del 
Estado de Guerrero 2011)

Existe un estudio de Elizabeth Maier, en el cual habla del trán-
sito territorial e identidad de las mujeres migrante de Baja Cali-
fornia Sur, tema que fue analizado también por el colegio de la 
frontera norte, sobre todo por la alta migración que se da en las 
mujeres de aquel lugar, ya que se encuentra muy cerca geográfica-
mente en la frontera con Estados Unidos. Este trabajo, establece 
los impactos contradictorios de las nuevas condiciones de vida y 
trabajo en las mujeres migrantes de Baja California Sur y su reedi-
ción de la propia identidad femenina. (Maier 2006)

Por su parte la Comisión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas (CDI) en conjunto con el Consejo Nacional 
para Prevenir la Discriminación (CONAPRED), investigaron en 
diciembre del 2006, sobre la migración indígena y  derechos hu-
manos de las mujeres, pero se enfocaron únicamente al estudio 
sobre el caso de las mujeres de San Quintín y Tijuana en Baja Ca-
lifornia. (González 2006)

Finalmente en la página del Colegio de la Frontera Sur ubicado 
en San Cristóbal de las Casas, Chiapas, encontramos un estudio 
realizado por  Tuñón Pablos (Tuñón, De Paraiso a Carolina del 
Norte.Redes de apoyo y percepciones de la migración a Estados 
Unidos de mujeres tabasqueñas despulpadoras de jaiba. 2002). En 
el cual analiza he investiga el proceso de migración a Estados Uni-
dos de las mujeres originarias del municipio de Paraíso Tabasco 
para laborar en empresas dedicadas al despulpado de jaiba. En esta 
investigación, Tuñón Pablos también comenta sobre las remezas 
que las mujeres, envían a sus familiares desde aquel lugar. Sin em-
bargo, este interesante texto sólo fue elaborado desde las condicio-
nes de vida y el trabajo que las mujeres realizan en la empresa esta-
dounidense donde laboran, no sobre sus representaciones sociales, 



38

opiniones, sentir y aspectos que de una u otra manera pudieran 
afectar de manera positiva o negativa en ellas, en sus familias y en 
su vida en comunidad, a partir de su propio proceso de migración. 







41

CAPÍTULO V
Viajeras del edén 

Como lo venimos comentando, el principal interés de este docu-
mento está enfocado a las mujeres indígenas originarias de Teco-
luta 1ª, Nacajuca, que deciden migrar de su comunidad a la ca-
pital del estado, Villahermosa. Es necesario entonces determinar 
algunas características básicas de estas mujeres y las cuales iremos 
comentando a lo largo de esta sección.

Es importante mencionar, que aquí, haremos un cruce de mi-
radas y esta es a través de entrevistas a actores paralelos a las in-
formantes, mamá, papá u otros familiares, patronas, patrones y 
algunos integrantes de la comunidad, como son líderes naturales 
o las autoridades del lugar; todo con la finalidad de conocer cómo 
perciben a estas mujeres migrantes y así tratar de obtener un pa-
norama más competo: 

Las informantes son mujeres bilingües, su lengua materna es 
el chontal y como segunda lengua el español, nacidas en la comu-
nidad de Tecoluta 1ª de Nacajuca Tabasco, comunidad donde re-
siden con su familia y la cual consideran su casa, pero que se ven 
forzadas a salir de la misma con destino a Villahermosa, en busca 
de nuevas oportunidades de trabajo, estableciéndose en la capital 
de Tabasco únicamente de lunes a viernes por lo general, para 
regresar a su comunidad y con su familia los sábados y domingos. 

Llevamos a cabo cinco entrevistas a cinco informantes, lo cual 
ha originado información básica sobre ellas. Cabe hacer mención, 
que algunas respuestas de las preguntas realizadas a nuestras in-
formantes, se resumen en una tabla, la cual se presenta a conti-
nuación. Esta muestra, solo se trabajó para establecer las variables 



42

que sobre los sujetos de estudio se van a analizar, posteriormente 
estudiamos más las diversas cuestiones que atañen a esta, también 
se pretenderá aumentar el número de informantes. 

Tabla 1; Información básica sobre las informantes sujetos de estudio

Nombre Edad Estudios Lugar de 
migración

Sueldo Padres Hermanos Hijos Motivo de 
migración

Ceferina 
Torres de 
la Cruz

26 Preparatoria, 
con deseos 
de estudiar 
informática

Villaher-
mosa

$800.00 
semanal, 
con dos 
días de 

descanso

Padre y 
Madre

5 hermanas No Búsqueda 
de empleo, 

mejor 
sueldo, 
desea 

estudiar y 
salud de la 

madre
Edylia 

López de 
la Cruz

22 Preparatoria, 
actualmente 
cursa carrera 

técnica en 
enfermería

Villaher-
mosa

$800.00 
semanal, 
con dos 
días de 

descanso

Padrastro 
y Madre

5 
hermanos, 

dos 
mujeres 

y tres 
hombres

No Búsqueda 
de empleo, 

mejor 
sueldo, 

estudios 
de los 

hermanos, 
salud de 
la madre 
y desea 
estudiar

Maribel 
Ramírez 
Sánchez

26 Secundaria, 
con deseos 
de estudiar 

licenciatura en 
derecho

Villaher-
mosa

$1200.00 
semanal 
con un 
día de 

descanso

Padre y 
Madre

5 
hermanos

No Búsqueda 
de empleo 

y mejor 
sueldo

María Inés 
Ramírez 

de la Cruz

39 Secundaria Villaher-
mosa

$1000 
pesos 

semanal, 
con dos 
días de 

descanso

Padre 5 
hermanos, 
3 mujeres y 
2 hombres

No Búsqueda 
de empleo, 

mejor 
sueldo, ma-
nutención 
y salud del 

padre

María 
Guadalupe 
Rodríguez 
Ramírez

25 Preparatoria, 
con deseos 
de estudiar 
cultora de 

belleza.

Villaher-
mosa

$1600 
pesos 
quin-
cenal, 

descan-
sando 

sólo un 
día

Padre y 
Madre

6 
hermanos, 
2 hombres 

han 
fallecido, le 
sobreviven 
3 hermanas 

y 1 
hermano

Si Búsqueda 
de empleo, 
mejor suel-
do, manu-
tención de 
su hija (su 

esposo falle-
ció) y desea 

estudiar

Como se puede percibir en esta pequeña muestra, el principal mo-
tivo de la migración de las mujeres indígenas, está dado por la ne-
cesidad económica, ya que comentan que en su pueblo Tecoluta 1a 



43

e incluso en la cabecera municipal que es Nacajuca, las oportunida-
des de trabajo son mínimas y el sueldo que ofrecen es mucho más 
bajo que los que se ofrecen en la capital del estado; Villahermosa.

Así es como presuntamente las mujeres indígenas migrantes, 
se convierten en un gran apoyo económico en sus familias, ya que 
el sueldo percibido en Villahermosa es más elevado que el que 
perciben los originales proveedores del hogar (los padres), por lo 
cual hay un cambio de rol dentro de la misma familia, situación 
que también atañe nuestra investigación.

Estas mismas mujeres indígenas migrantes son relativamente 
jóvenes y cuentan con un aparente deseo de superación que no 
solo se muestra evidente en cuanto a una mejor calidad de vida 
económica, sino que también lo podemos notar, en el deseo y bús-
queda de una superación académica profesional.

Cabe señalar que la mayoría de las mujeres indígenas que se 
entrevistaron, son mujeres solteras, que poseen cierto apego a su 
madre, la cual posee cierta influencia sobre ellas y que es la figura 
de mayor importancia en su vida.

Relevante es notar, el uso de la tecnología que para la comuni-
cación con sus familiares y otras personas mantienen estas mujeres 
migrantes, utilizan el celular, muchas de ellas por primera vez ha-
cen uso de este y lo hacen para mantener un contacto si no físico, 
por lo menos virtual con ellos. Lo anterior pareciera ser denota una 
mejoría en su calidad de vida, ya que no son excluidas “aparente-
mente” de los sucesos familiares que pudieran presentarse durante 
su ausencia presencial en casa; todo gracias a esta tecnología.

El impacto que ha provocado la problemática económica en 
el mundo ha trastocado no solo a la sociedad urbanizada.  Este 
problema de necesidad de recursos que requieren los ciudadanos 
para poder subsistir ha permeado en todas las clases sociales, sec-
tores diversos de la sociedad e inclusive en los grupos de indíge-
nas que aún existen en México, uno de ellos se encuentra en Ta-
basco y es precisamente la comunidad de Tecoluta 1ª. Localizada 
en Nacajuca, en donde todavía la mayor parte de su población 
habla la lengua Maya Chontal.



44

Encontramos que la población femenina de Tecoluta 1ª, está 
viviendo una transformación que las está obligando a buscar 
otras formas de obtención de recursos económicos, mismos que 
les permitan atender en el hogar necesidades no sólo de alimen-
tación, sino también el de la salud y educación escolar de sus fa-
miliares, entre otros. 

Comprender a la identidad sobre los rasgos de la mujer, lo in-
dígena y lo laboral, se vierte justamente en estas mujeres que os-
cilan entre 24 y 40 años de edad y luchan ante toda adversidad 
que conlleva su condición asignada por la cultura en la que se 
desarrollaron.

La migración a la ciudad se da en busca de esa mejor forma de 
vida, en la decisión personal que toman al emigrar temporalmente 
de su comunidad de origen a la capital para encontrar un empleo 
bien remunerado. Quehaceres que van desde cuidar a niños en la 
crianza hasta la preparación de alimentos y la limpieza del hogar. 

Las mujeres indígenas, han adquirido la capacidad para des-
empeñarse en este ámbito laboral y nueva etapa de su vida,  se 
sienten competentes con él, ya que no requiere de estudios, ni de 
trámites burocráticos; se identifican plenamente con él pues el co-
nocimiento y la destreza para poder realizarlo lo adquirieron de 
la madre en el seno del hogar, que además, las incita y apoya para 
salir de su grupo social indígena al que pertenecen; trabajo que 
para las mujeres de la zona urbana es difícil cumplir, debido al 
gran movimiento y actividades que se realizan en la ciudad. 

Los roles sociales de las mujeres que habitan en las zonas urba-
nas están cambiando, su autoestima, decisión, carácter y circuns-
tancias familiares o de la comunidad, las están obligando a traba-
jar para ser parte de ese individuo que también puede sostener a 
la familia. 

No dentro de un rol masculino, sino con la única intención de 
apoyo. Sin embargo, esta decisión ha influido en que su proyecto 
de vida sea transformado; buscando nuevas oportunidades de su-
peración como el estudio de una profesión, una gran autoestima 
cuando se sienten importantes por dar aportaciones económicas 



45

en el hogar ya que ese siente valorada y capaz por los demás inte-
grantes de su familia, sobre todo de la madre. Son mujeres tabas-
queñas de Tecoluta 1ª de Nacajuca, indígenas y trabajadoras; bus-
can una oportunidad no sólo de vida, sino de sentirse mujer en el 
ámbito laboral, condiciones que las llevan a revalorizarse.	

Por otra parte, lo maravilloso de este estudio, es que investiga-
mos este fenómeno social étnico desde las representaciones socia-
les que tienen estas mujeres migrantes. 

Si bien es cierto, se requiere de la indagatoria y el análisis de 
los grupos étnicos, no solo para conocer su contexto cultural de 
tradiciones y costumbres, sino también para realizar el estudio y 
el análisis de estos mismos, pero desde la perspectiva de cómo los 
actores o personas que integran estos grupos étnicos se describen 
a sí mismos, sobre todo cuando emigran de su lugar de origen a 
otro lugar, cuál es su concepción en la toma de esta decisión y su 
sentir en el proceso.

Nuestro estudio como lo señala (Lizarazo 2013) debe ser com-
prendido desde la escucha, como ese gran sentido que debe tener 
comprender lo que el otro dice, qué le preocupa, interesa y espera. 
Procuramos investigar en el ejemplo más antiguo que tenemos los 
seres humanos y el cual ha sido construido mientras nos consti-
tuimos como tal: La conversación entre nosotros. Gadamer indi-
caba que “el lenguaje: es ese diálogo que somos” (Gadamer 1977).  

Quienes nos expresamos, al hacerlo mediante el dialogo  mos-
tramos nuestro rostro, decimos lo que pensamos, quienes somos, 
para que la conversación sea prospera, Lizarazo también indica 
que  preguntar, investigar, no es desaparecerse a uno mismo, sino 
que por el contrario, es hacerse visible y decir quién se es y desde 
dónde se pregunta. (Lizarazo 2013)

Es por eso que, en esta investigación, daremos cuenta de esos 
discursos narrados por las mismas actoras (los cuales podrá dis-
frutar en la segunda parte de este libro), esas mujeres indígenas 
que tienen la necesidad de emigrar, para trabajar de su lugar de 
origen (Tecoluta Nacajuca) a Villahermosa.  Cómo es que ellas 
mismas, nos pudieran puntualizar en un momento dado, desde 



46

la implicación de su género, sin estudios profesionales, hablando 
su lengua materna Chontal y el español, con tradiciones, costum-
bres, con un modo de vida rural muy diferente y diverso al de las 
zonas urbanas;  sus vivencias, experiencias y sentir,  pero también 
esperamos nos den a conocer, cuál es la implicación o el signifi-
cado que tiene para ellas cambiar o transformase a consecuencia 
de su salida de la comunidad, lugar donde nacieron, crecieron y 
donde han vivido por  siempre. 

A través de sus historias de vida, narradas por su peculiar ma-
nera de hablar, de sus vivencias y experiencias adquiridas median-
te su proceso de migración, investigamos, dialogamos y conoci-
mos esos dos mundos en el que las informantes se desenvuelven: 
el rural y el urbano.

Lizarazo señala que “la comprensión del lenguaje del otro exi-
ge una interpretación de lo que dice y de lo que no, exige una 
interpretación de lo que subyace a la palabra y de lo que implica.  
Estos dos lados son las dimensiones de lo que late por debajo del 
texto y de lo que se teje sobre su superficie. Interpretar significa 
entender que el diálogo no solo tiene la forma del encuentro sino 
también del conflicto, porque a veces las diferencias son sustan-
ciales, acecha continuamente la comprensión. La interpretación 
abarca la región del dialogo y la región del conflicto del sentido” 
(Lizarazo 2013). 







49

CAPÍTULO VI
Cultura y migración: perspectiva teorica

para estudiar a las viajeras 

Después de contextualizar el lugar de origen, así como el espacio 
de convivencia familiar y comunitaria de nuestras mujeres mi-
grantes, explicaremos teóricamente las raíces de nuestra investi-
gación, lo cual nos introducirá en la dimensión de diversas pers-
pectivas que en este capítulo trataremos de desarrollar, desde la 
idea que de la cultura plantea Cliffor Geertz, hasta las teorías de 
Lee, Gilberto Giménez, Marcela Lagarde, Jodelet y Abric. 

Nuestra investigación se desarrolla en torno a dos ejes: la cul-
tura y la migración, la cultura, que podríamos expresarla como 
un conjunto de redes de significación que otorgan y dan sentido 
a la vida, y que podrían ser transformadas o revalorizadas al mo-
mento en el que ocurre un fenómeno migratorio; y la migración 
que es desde donde precisamente examinaremos los cambios y 
trasformaciones que se dan en las mujeres de Tecoluta 1a. Nacaju-
ca al trasladarse a Villahermosa, en cuanto a sus representaciones 
sociales se refiere. 

El punto principal de esta investigación es conocer las trans-
formaciones culturales que ocurren en las mujeres migrantes de 
Tecoluta, ya que la migración implica en muchos casos un proce-
so de transformación cultural, este proceso implica también la re-
definición de algunos elementos de su identidad, estos elementos 
que pudieran transformarse es lo que buscamos conocer.

Durante este proceso de búsqueda, se revisan una amplia gama 
de documentos, lo cual nos permite interpretar y dar sentido a la 
misma. En nuestra indagatoria, retomamos teorías que presentan 



50

un punto de vista sistemático en nuestra investigación, mismas 
que contienen un conjunto de conceptos, definiciones y conteni-
dos; que nos permiten  comprender, analizar y estudiar el fenó-
meno  migratorio en las mujeres Chontales de Tecoluta 1ª. Cues-
tionemos pues, cuáles son estas significaciones que asociadas a la 
figuración de lo femenino, se generan en las mujeres indígenas 
migrantes de Tecoluta 1ª. Nacajuca, a raíz de su proceso de migra-
ción y cómo son reflejadas y expresadas las representaciones so-
ciales de su identidad como mujer a través de su propio discurso. 

Intentemos pues identificar brevemente el planteamiento que 
sobre cultura hace Cliffor Geertz, ya que si bien es cierto el tér-
mino “cultura” es subjetivo y difícil de establecerse, él considera 
esta como un sistema de concepciones expresadas en formas sim-
bólicas por medio de las cuales la gente se comunica, perpetúa y 
desarrolla su conocimiento sobre las actitudes a la vida. 

La función de la cultura es otorgar sentido al mundo y hacerlo 
comprensible. De aquí que Geertz nos sumerja en un mundo de 
significaciones del individuo que nos produce, como él le llama 
“la trama simbólica” (Geertz 1992). 

Y es que, a través de este trabajo, queremos descubrir cuál es 
el papel de nuestras actoras migrantes en el nuevo territorio, qué 
transformaciones sufre, si es que se dieran estas transformacio-
nes, qué valoran y qué no, conocer “La trama simbólica” que men-
ciona Geertz, pues bien dice que con la cultura el sujeto desarrolla 
su conocimiento sobre las actitudes a la vida. 

Dentro de nuestra investigación, será necesario e imprescin-
dible conocer sobre el fenómeno migratorio y sus múltiples im-
plicaciones.  Para ello Gilberto Giménez, nos invita a conocer y 
comprender esta, como el sentido de pertenencia socio-territorial 
del sujeto a un colectivo y el traslado que este realiza de un terri-
torio a otro.  Giménez señala que en una primera dimensión el 
territorio constituye por sí mismo un “espacio de inscripción” de 
la cultura y, por tanto, equivale a una de sus formas de objetiva-
ción. (Giménez 1996). Este se define, también como un lugar, un 
itinerario, una extensión o un accidente geográfico que por razo-



51

nes políticas, religiosas o culturales revisten a los ojos de ciertos 
pueblos o grupos sociales una dimensión simbólica que alimenta 
y conforta su identidad. (Giménez 1996). 

El territorio es también objeto de operaciones simbólicas y una 
especie de pantalla sobre la que los actores sociales (individuales 
o colectivos) proyectan sus concepciones del mundo. Por eso el 
territorio puede ser considerado como objeto de apego afectivo.

Los territorios culturales, frecuentemente superpuestos a los 
geográficos, económicos y geopolíticos, son el resultado de la 
apropiación simbólico-expresiva del espacio y como lo mencio-
namos anteriormente, la cultura es el conjunto de signos, símbo-
los, representaciones, modelos, actitudes, valores, etc., inherentes 
a la vida social, entonces el territorio constituye por sí mismo un 
espacio de inscripción de la cultura y, por lo tanto, equivale a una 
de sus formas de objetivación.

En el territorio se generan vínculos identitarios, en él se reali-
zan las expresiones culturales y es que la interacción de las muje-
res migrantes con los otros miembros de la comunidad es lo que 
los define identitariamente, en este punto es donde las relaciones 
y los vínculos toman relevancia, en la construcción subjetiva de 
los actores sociales.

Por sus funciones de elaboración de un sentido común, de 
construcción de la identidad social y por las anticipaciones y ex-
pectativas que genera, la cultura está en la misma raíz de las prác-
ticas sociales. Entonces comprendemos que las características de 
género son una construcción de la cultura, y una construcción 
que no está dada arbitrariamente si no que se desarrolla en las 
prácticas sociales, está dada en relaciones de poder y es en estas 
relaciones de poder es donde se establecen jerarquías, en las cua-
les cada persona tiene su propio rol.

Pero, ¿cuál será la identidad que cómo mujer en este nuevo 
territorio se genera en nuestras mujeres migrantes? ¿Se mantiene 
intacto y similar al de su grupo de origen, familia y su comunidad 
o se redefine en función del nuevo territorio? No sabemos y es 
lo que pretendemos descubrir. Nuestra principal inquietud esta 



52

en conocer si el proceso de migración redefine, cuando menos 
parcialmente, algunas de las representaciones identitarias de las 
mujeres migrantes.

Sin embargo, con respecto a lo anterior, Marcela Lagarde esta-
blece que la identidad de los sujetos, se conforma a partir de una 
primera gran clasificación genérica. Las referencias y los conte-
nidos genéricos, son hitos primarios de la conformación de los 
sujetos y de su identidad, sobre ellos se organizan y con ellos se 
conjugan otros elementos de identidad, como los derivados de la 
pertenencia real y subjetiva a la clase, al mundo urbano o rural, 
a una comunidad étnica, nacional, lingüística, religiosa o polí-
tica. En resumen nos dice que identidad de género, no es más 
que  la liberación simbólica que cada cultura hace o construye a 
partir de la categorización  de las  personas en diferentes sexos 
(Lagarde 1990). Lagarde, nos ayuda a entender que ese conjunto 
de características sociales y experiencias vividas van formando la 
identidad de las mujeres chontales, sobre todo en este fenómeno 
migratorio que involucra un cambio de “escenario”, al que por el 
contrario Giménez le llama “territorio”. Al migrar a Villahermosa 
las mujeres chontales se ven inmersas en una cultura diferente a la 
suya, donde los papeles de la mujer como lo hemos mencionado 
en reiteradas ocasiones, ya no son los tradicionales, lo que po-
siblemente podría llevarlas a acentuar mejor su identidad como 
mujer o transformarla. 

El punto central de nuestra investigación radica y gira entorno 
a  las representaciones sociales, para ello Jodelet nos adentra en 
esta teoría, la cual nos permitirá identificar e interpretar las re-
presentaciones sociales que sobre las transformaciones de la iden-
tidad femenina en el proceso de migración pudieran generarse 
en nuestras mujeres migrantes, visualizando las representaciones 
culturales que forman parte de las creencias de ellas sobre sí mis-
mas, construidas históricamente en “La trama simbólica”, pero 
también, en este mismo sentido, nos ayudará a conocer cómo esas 
representaciones de nuestras  actoras,  forman parte de la iden-
tidad que asumen según sea el territorio sociocultural en el que 



53

se encuentra antes y después de migrar. Por tanto, Jodelet señala, 
que los sujetos comprenden de manera diferente la situación en la 
que se encuentran. (Jodelet 1984).

Así entonces la teoría de las representaciones sociales, será por 
consiguiente una herramienta útil, para entender las manifesta-
ciones simbólicas de las relaciones establecidas en la experiencia 
humana de nuestras informantes, lo cual conoceremos en los dis-
cursos o las narrativas generadas por ellas mismas. 

Interpretación de la cultura
Existe en el mundo un gran debate sobre “cultura”. Aquí, trata-
remos de explicarla según Cliffor Geertz, quien la define como 
un sistema de concepciones expresadas en formas simbólicas, por 
medio de las cuales la gente se comunica, perpetúa y desarrolla 
su conocimiento sobre las actitudes a la vida. La función de la 
cultura, señala Geertz es otorgar sentido al mundo y hacerlo com-
prensible. 

La cultura se concibe como una dimensión analítica de la vida 
social, aunque relativamente autónoma y regida por una lógica 
(semiótica) propia, diferente de las lógicas que rigen, por ejemplo, 
a las dimensiones económica y política de la sociedad, ambas si-
tuadas en el mismo nivel de abstracción (G. Giménez 2005).

Cliffor Geertz habla de estas significaciones en el  individuo y 
señala que nos producen como él le llama “la trama simbólico”; 
para Geertz, este es el papel establecido en la vida social del sujeto 
y sus transformaciones  (Geertz 1992).  

Geertz, en la base semiótica sustenta que la cultura es el origen 
de “sentidos” con el que damos significado a las conductas huma-
nas. La semiótica interpreta los significantes, investiga y maneja 
fenómenos que otras ciencias como la sociología y la psicología 
no se han podido explicar de manera independiente. 

Para comprender mejor lo que dice Geertz, es importante pun-
tualizar que “el símbolo”, se manifiesta como una representación que 
trata de hacer importante alguna idea, con rasgos asociados por un 
arreglo socialmente aceptado, es decir los símbolos se manifiestan 



54

como pictografías mentales con un sentido propio, la cultura en sí, 
las formas de organizarse, las formas de vida, el arte, la religión y las 
creencias, la política, la económica y el comercio, el deporte y la re-
creación, entre otras tantas manifestaciones sociales(Geertz 1992). 

Para Clifford Geertz, la cultura denota un esquema histórica-
mente transmitido de significaciones representadas en símbolos, 
un sistema de concepciones heredadas y expresadas en formas 
simbólicas. Partiendo de que los símbolos pueden ser cualquier 
tipo de objeto, acto, acontecimiento o cualidad que sirva para 
transmitir ideas o significados, entendemos entonces que la cul-
tura es una estructura de símbolos, de prácticas. 

Los sistemas de símbolos constituyen esas fuentes extrínsecas 
que suministran “patrón o modelo” un programa para instituir los 
procesos sociales y psicológicos que modelan la conducta pública. 
(Nivón 1991)

En la concepción geertziana se destaca la dimensión cognosci-
tiva de los sistemas simbólicos cuando los describe como fuentes 
de información acerca de la realidad y como modelos de conducta.

Por sus funciones de elaboración de un sentido común, de 
construcción de la identidad social y por las anticipaciones y ex-
pectativas que genera, la cultura está en la misma raíz de las prác-
ticas sociales. La cultura específica a una colectividad delimitando 
su capacidad creadora e innovadora, su facultad de adaptación y 
su voluntad de intervenir sobre sí misma y sobre su entorno. Ella  
hace existir una colectividad, constituye su memoria,  contribuye 
a forjar la cohesión de sus actores y legítima o deslegitima sus ac-
ciones (G. Giménez 2005).

Los sistemas de significaciones que constituyen la cultura repre-
sentan en última instancia, intereses sociales, no son rigurosamen-
te redes de significados en las que los hombres se encuentran sus-
pendidos, sino que en la medida en que orientan a los hombres en 
sus relaciones entre sí dichos sistemas se constituyen en ideologías 
que distinguen unas realidades humanas, políticas y económicas.

Las mujeres indígenas de Tecoluta, proceden de una cultura 
que se contrapone a la cultura que prevalece en una ciudad tan 



55

urbanizada como Villahermosa, esta cultura del pueblo Yo´Ko-
tan que posee una construcción de identidad muy diferente, las 
mantiene inmersas en una esfera doméstica propia, en la cual, de-
ben realizar actividades, tener comportamientos, actitudes, sen-
timientos, creencias, formas de pensamiento, lenguajes; es decir 
muchas cuestiones que las definen identitariamente y en cuyo 
cumplimiento deben expresar que en realidad son mujeres dignas 
de su comunidad. 

Sin embargo la situación de rezago económico ha llevado a que 
muchas mujeres antes dedicadas a labores del hogar decidan mi-
grar a Villahermosa, esta migración entre dos territorios cultura-
les que se contraponen, puede llegar a producir nuevas redes de 
significación que transforman su cultura o que las haga revalori-
zar ciertos aspectos así como transformar otros. 

La migración, fenomeno social
La migración es un fenómeno social complejo, dinámico y multi-
facético no existe un único concepto de migración. Las migracio-
nes se definen como un cambio permanente o parcial de residen-
cia. No se colocan limitaciones respecto a la distancia del traslado 
o respecto a la naturaleza voluntaria o involuntaria del acto, y no 
se establece una distinción entre las migraciones externas e inter-
nas cuando hablamos de migración en general. Tanto como un 
traslado de mayor distancia, naturalmente, la iniciación y las con-
secuencias de tales traslados son muy diferentes.

Sin embargo, para aclarar la diferencia entre migración interna 
y migración externa mencionaremos las acepciones aproximadas 
y de manera general sobre cada una de ellas. 

La migración interna, se manifiesta como un movimiento de 
personas que transitan de una región a otra en un mismo país, 
con el propósito de establecer una nueva residencia, esta migra-
ción puede ser temporal o permanente. Este tipo de migrantes, se 
pueden desplazar en diferentes puntos del país, pero permanecen 
en él, esta migración se da generalmente hacia los centros más in-
dustrializados del país o del estado, por dar un ejemplo podríamos 



56

el que realizan las mujeres migrantes de Tecoluta 1ª. a la ciudad de 
Villahermosa en busca de una aparente mejora económica, este 
tipo de migración es la que nos atañe en esta investigación.

Por otro lado, las migraciones externas son traslados de per-
sonas que dejan su país de origen o en el que tienen residencia 
habitual, para establecerse temporal o permanentemente en otro 
país distinto al suyo, este tipo de migración involucra un traspaso 
de las fronteras entre diferentes países y que en muchas ocasiones 
genera lo que los especialistas en el tema denominan “migración 
irregular” que es el paso de personas que se desplazan al margen 
de las normas, estos atraviesan la frontera internacional sin docu-
mentos de viaje o no cumplen con los requisitos administrativos 
para su ingreso.

La migración contemporánea es fundamentalmente una estra-
tegia de sobrevivencia económica familiar, por lo que la demanda 
y oportunidades en el mercado de trabajo del país de origen y del 
de destino contribuyen a determinar si emigran hombres o muje-
res, individualmente o con sus familias.  El género influye en si la 
migración es hacia sociedades industrializadas, que requieren de 
mayor inversión económica y cuya lejanía y barreras fronterizas 
dificultan el retorno cotidiano, o en países de la región, donde el 
costo de movimiento y cercanía posibilitan la mantención de un 
vínculo presencial estable con el grupo familiar. La posibilidad de 
atender urgencias y rituales familiares brindada por la cercanía 
geográfica y el costo, y la marcada demanda de algunos países por 
trabajo femenino de baja calificación, han contribuido a la deter-
minación de un flujo migratorio feminizado en América Latina.

Esta feminización de la migración intrarregional, una caracte-
rística relativamente novedosa, está también ligada a las oportu-
nidades laborales generadas en algunos países latinoamericanos, 
donde han surgido nichos específicos de actividad “de inmigran-
tes”, principalmente de mujeres, que atraen flujos laborales con ca-
lificaciones y características determinadas.  El caso emblemático 
lo constituyen el trabajo doméstico y el comercio, que concentran 
a la gran mayoría de la población migrante femenina en América 



57

del Sur, y agricultura, servicios y construcción concentran un ma-
yor porcentaje de población migrante masculina (CEPAL 2006). 

El factor cultural de las migraciones
Si bien es claro que la migración es por motivos predominante-
mente económicos, no podemos dejar de lado la cultura, ya que 
esta por sus funciones de elaboración de un sentido común, de 
construcción de la identidad social y por las anticipaciones y ex-
pectativas que genera, está en la misma raíz de las prácticas so-
ciales y conlleva un papel decisivo en los fenómenos migratorios. 

El territorio juega un papel trascendental en todo fenómeno 
migratorio, en él se generan vínculos identitarios, se realizan las 
expresiones culturales, y es que la interacción de los migrantes con 
los otros miembros de la comunidad es lo que los define identita-
riamente, en este punto es donde las relaciones y los vínculos to-
man relevancia, en la construcción subjetiva de los actores sociales. 

Las pertenencias sociales en general, implican la inclusión 
de las personas en una colectividad hacia la cual experimentan 
un sentimiento de lealtad. Esta inclusión supone, desde luego, la 
asunción de algún papel dentro de la colectividad considerada, 
pero implica sobre todo compartir el complejo simbólico-cultural 
que funge como emblema de la misma. En efecto, a partir de la 
interiorización de por lo menos algunos rasgos o elementos de 
dicho simbolismo, las personas se convierten en miembros de una 
colectividad y orientan recíprocamente sus propias actitudes ad-
quiriendo la conciencia de una común pertenencia a una misma 
entidad social.

¿Pero qué sucede propiamente con la cultura y la identidad ge-
nerada por las prácticas sociales en el territorio cuando se decide 
migar?

Giménez nos orienta en esta cuestión, la “desterritorializacion” 
física de los sujetos sociales por desplazamiento o abandono de su 
lugar de origen no implica automáticamente la “desterritorializa-
cion” de su cultura internalizada, lo que equivaldría a una verda-
dera mutación de identidad. En efecto, hemos visto que incluso 



58

entre los migrantes internacionales (de primera generación), la 
referencia simbólica y subjetiva a la cultura del lugar, de la clase o 
de la etnia de origen se mantiene viva y operante, sea por vía de 
comunicación a distancia, sea por vía de lo que hemos llamado 
“reterritorializacion” simbólica de la cultura de origen en los lu-
gares de destino. Por lo demás, la sociología de las migraciones ha 
comprobado frecuentemente que, al menos en la primera gene-
ración, la matriz cultural identitaria de los migrantes no se altera 
cualitativamente, sino solo se transforma generando respuestas 
adaptativas a la nueva situación Con otras palabras, la identidad 
se recompone, se redefine y se readapta, pero sobre la base de con-
servar lo esencial de la antigua identidad y de la matriz cultural 
que le sirve de soporte (G. Giménez 1996). 

Una de las formas de mantener vivo el vínculo identitario con 
la comunidad de origen es a través de la reterritorializacion, este 
es un fenómeno frecuentemente comprobado por la sociología de 
la migración, es la tendencia de los migrantes a recrear la cultura 
de su lugar de origen en su lugar de destino. Ellos simulan su cul-
tura nativa en su nuevo marco de vida y de trabajo, y trasplantan 
sus geosímbolos en el país receptor. Así se explica la emergencia 
de barrios urbanos transformados y literalmente remodelados 
por la simbólica característica de las minorías étnicas migrantes 
en muchas ciudades.

El alejamiento del lugar de origen no significa automática-
mente perdida cultural ni “desteritorializacion” de la cultura. Por 
el contrario, sería más exacto hablar de una “reteritorializacion” 
simbólica de la cultura de origen y de un esfuerzo por recuperar 
y reconstruir in situ los “geosímbolos” de la tierra natal (G. Gimé-
nez 1996).

Otro fenómeno que para muchos migrantes si representa una 
nueva forma de relación con el territorio es lo que se denomina 
“patria puntiforme”, resultante de la intensa movilidad territorial 
que caracteriza a las sociedades industriales modernas. Con esta 
expresión se quiere indicar que la “patria” (chica), anteriormente 
concentrada en un espacio contiguo cargado de símbolos y reso-



59

nancias afectivas, tiende hoy a dispersarse a lo largo de los itine-
rarios del migrante en lugares o espacios discontinuos. De ahora 
en adelante no solo la tierra natal, sino cualquier lugar que haya 
marcado profundamente la propia vida y donde existan recuerdos 
que evocar o amigos que visitar, se convierte en un “fragmento de 
patria” que también reclama lealtad y afecto. Una situación como 
esta implica correlativamente la fragmentación del sentido de 
pertenencia socio-territorial, provocando a nivel subjetivo incer-
tidumbres, ambigüedades y conflictos de lealtad. 

La propia pertenencia socioterritorial tiende a fragmentarse, 
tornándose multifocal y “puntiforme” para muchos individuos 
marcados por una prolongada experiencia itinerante, sea por ra-
zones profesionales o de trabajo, sea por motivo de exilio político 
o de migración laboral.

Factores del acto migratorio
Los factores que entran en la decisión de migrar y el proceso mi-
gratorio, pueden resumirse bajo cuatro epígrafes:

1. Factores asociados con la zona de origen.
2. Factores asociados con la zona de destino.
3. Obstáculos intervinientes.
4. Factores personales. 

En toda zona existen innumerables factores que actúan para re-
tener a las personas dentro de la zona o para atraer a las personas 
hacia ella, y existen otros que tienden a rechazarlas, algunos de es-
tos factores afectan a la mayoría de las personas prácticamente de 
la misma manera, mientras que otros afectan a distintas personas 
de diferentes maneras, por ejemplo; un buen clima es atrayente 
y un mal clima, repelente para casi todos; pero un buen sistema 
escolar puede ser considerado como un factor positivo por un pa-
dre o madre de niños pequeños y como un factor negativo por un 
propietario de casa sin hijos a causa de las altas contribuciones a 
los bienes raíces a que da origen, mientras que un varón soltero 
sin propiedades tributables es indiferente a la situación (Lee 1966).



60

Las personas que viven en una zona tienen un conocimiento 
inmediato y a menudo de largo tiempo de la zona y, por lo ge-
neral, son capaces de emitir juicios meditados y no precipitados 
acerca de ella. Esto no es necesariamente así respecto a los facto-
res asociados con la zona de destino. El conocimiento de la zona 
de destino es pocas veces exacto y, de hecho, algunas de las venta-
jas y desventajas de una zona sólo pueden percibirse al vivir allí. 
Por lo tanto, siempre existe un elemento de ignorancia e incluso 
de misterio acerca de la zona de destino, y siempre debe existir 
cierta incertidumbre con respecto a la acogida de un migrante en 
una zona nueva. 

Otra diferencia importante entre los factores asociados con la 
zona de origen y con la zona de destino se relaciona con las etapas 
del ciclo vital. Para muchos migrantes, la zona de origen es aque-
lla en la cual han pasado los años de formación y respecto a la cual 
la buena salud general de la juventud y la ausencia de responsabi-
lidades fastidiosas crean en retrospectiva una supervaloración de 
los elementos positivos y una supervaloración de los elementos 
negativos.

Por otra parte, las dificultades asociadas con la asimilación a 
un nuevo ambiente pueden crear en el recién llegado una valora-
ción adversa, pero igualmente errónea de los factores positivos y 
negativos en el lugar de destino.

Existen muchos factores personales que afectan los umbrales 
individuales y que facilitan o retardan las migraciones. Algunos 
de éstos se mantienen más o menos constantes a lo largo de la vida 
del individuo, mientras que otros se hallan asociados con las eta-
pas del cielo vital y, en particular, con los violentos rompimientos 
que marcan el tránsito de una etapa a otra. 

Claramente, existen etapas en el ciclo vital en las cuales los 
elementos positivos del lugar de origen son de una importancia 
abrumadora en la limitación de las migraciones, y hay momentos 
en que estos vínculos se aflojan en forma repentina y catastrófica.



61

Volumen de las migraciones
1. El volumen de las migraciones dentro de un territorio deter-

minado varía con el grado de diversidad de las zonas incluidas en 
ese territorio (Lee 1996).
Un alto grado de diversidad entre las zonas debe conducir enton-
ces a altos niveles de migraciones. Villahermosa posee una gran 
variedad de zonas que ofrecen diversidad de actividades para el 
desarrollo económico por lo cual es un punto propicio para desti-
no final de la migración que se efectúa desde Tecoluta.

2. El volumen de las migraciones varía con la diversidad de los 
pueblos.
La diversidad de los pueblos también afecta al volumen de las migra-
ciones, donde existe una gran uniformidad entre los pueblos ya sea en 
términos de raza u origen étnico, de instrucción, de ingresos o de tra-
dición, cabe esperar una menor tasa migratoria que allí donde hay una 
gran diversidad. La diversidad de pueblos implica la existencia de gru-
pos que son especialmente idóneos para ocupaciones determinadas. 

3. El volumen de las migraciones se relaciona con la dificultad 
de superar los obstáculos intervinientes.
Una de las consideraciones más importantes en la decisión de mi-
grar es la dificultad que presentan los obstáculos intervinientes.

4. El volumen de las migraciones varía con las fluctuaciones de 
la economía. 
Los ciclos comerciales afectan de diversas formas el volumen 
de las migraciones, pero una consideración crucial es la manera 
como afectan la comparación de los factores positivos y negativos 
de los lugares de origen y de destino.

5. A menos que se impongan trabas severas, tanto el volumen 
como la tasa de las migraciones tienden a aumentar con el tiempo.
El volumen de las migraciones tiende a aumentar con el tiempo 
por varias razones, entre ellas la creciente diversidad de las zonas, 
la creciente diversidad de los pueblos, y la disminución de los obs-
táculos. Como se indicó anteriormente, la industrialización y la 
occidentalización, las metas explícitas o implícitas de la mayoría 
de los países, aumentan la diversidad de las zonas.



62

6. El volumen y tasa de las migraciones varía con el estado de 
adelanto de un país o zona. 
En un país que progresa económicamente, las diferencias entre las 
zonas se acentúan a causa del desarrollo industrial, y las diferen-
cias entre los pueblos, a causa de la instrucción. Al mismo tiempo, 
los obstáculos se ven disminuidos por los adelantos tecnológicos 
y por motivos políticos (Lee 1996). 

Es cierto que el desarrollo de nuevas tecnologías de la comuni-
cación y el desarrollo de vías terrestres para trasladarse genera un 
mayor flujo migratorio, pero cabe resaltar que la inserción de las 
antiguas comunidades chontales como Tecoluta al estado y un de-
sarrollo de programas sociales de ayuda, genera un mayor interés 
y lazos con la cabecera municipal Nacajuca y con la ciudad más 
importante del estado que es Villahermosa. 

Si bien es factible lo que nos comenta Lee, debemos de tomar 
en cuenta un factor muy importante como lo es la cultura, ya que 
todos los elementos mencionados por Lee son factores que modi-
fican la cultura y el territorio de Tecoluta 1ª de Nacajuca, y es en 
esta parte donde es necesario conjuntar una teoría de cultura y 
territorio que nos explica más afondo las consecuencias de estos 
elementos; en esta investigación utilizaremos la teoría de cultura 
y migración de Gilberto Giménez, ya que nos proporciona los re-
sultados relacionados con la teoría de Lee.

Del territorio
Ineludiblemente que para estudiar a este grupo social donde re-
siden nuestras mujeres de Tecoluta 1ª. Nacajuca que emigran a la 
ciudad de Villahermosa, debemos enfocarnos en un esquema de 
cultura. Para ello hemos considerado pertinente los estudios que 
sobre cultura y territorio hizo Gilberto Giménez, ya que él nos 
explica que el territorio no se reduce a ser un básico escenario 
donde ocurren diversas situaciones de índole: industrial, político 
y social; si no que en sí, este territorio constituye bajo sus propias 
palabras “un significante denso de significados y un tupido entra-
mado de relaciones simbólicas” (Giménez 1996). 



63

Los territorios culturales, frecuentemente superpuestos a los 
geográficos, económicos y geopolíticos, resultan, como se ha visto, 
de la apropiación simbólico-expresiva del espacio. Los geógrafos, 
los historiadores y los economistas suelen prestar escasa atención 
a la dimensión cultural del territorio. Sin embargo, esta situación 
ha comenzado a cambiar a partir del surgimiento reciente de la 
llamada geografía de la percepción, estrechamente asociada a la 
geografía cultural, que concibe el territorio como lugar de una 
escritura geosimbólica. De todos modos, en nuestros días parece 
imponerse cada vez más la convicción de que el territorio no se 
reduce a ser un mero escenario o contenedor de los modos de 
producción y de la organización del flujo de mercancías, capitales 
y personas. 

Giménez, hace referencia a dos tipos fundamentales de territo-
rio: los territorios próximos, llamados también territorios identi-
tarios, como la aldea o pueblo, el barrio, el terruño, la ciudad y la 
pequeña provincia; y los territorios más vastos, como los del Esta-
do-nación, los de los conjuntos supranacionales (como la Unión 
Europea) y los “territorios de la globalización”.

En una primera dimensión, el territorio constituye por sí mis-
mo un “espacio de inscripción de la cultura y, por lo tanto, equi-
vale a una de sus formas de objetivación. En efecto, sabemos que 
ya no existen “territorios vírgenes” o propiamente naturales, sino 
sólo territorios literalmente “tatuados” por las huellas de la his-
toria, de la cultura y del trabajo humano (Giménez 1996). Ésta 
es la perspectiva que asume la llamada “geografía cultural”, que 
introduce, entre otros, el concepto clave de “geosímbolo”. Éste se 
define como “un lugar, un itinerario, una extensión o un accidente 
geográfico que por razones políticas, religiosas o culturales revis-
ten a los ojos de ciertos pueblos o grupos sociales una dimensión 
simbólica que aumenta y conforta su identidad.

En una segunda dimensión, el territorio puede servir como 
marco o área de distribución de instituciones y prácticas cultura-
les espacialmente localizadas, aunque no intrínsecamente ligadas 
a un determinado espacio. Se trata siempre de rasgos culturales 



64

objetivados, como son las pautas distintivas de comportamien-
to, las formas de vestir peculiares, las fiestas del ciclo anual, los 
rituales específicos, como los que se refieren al nacimiento, el ma-
trimonio y la muerte, las danzas lugareñas, las recetas de cocina 
locales, las formas lingüísticas o los sociolectos del lugar, etc. (Gi-
ménez 1996)  

En una tercera dimensión, el territorio puede ser apropiado 
subjetivamente como objeto de representación y de apego afec-
tivo, y sobre todo como símbolo de pertenencia socio-territorial. 
En este caso, los sujetos (individuales o colectivos) interiorizan el 
espacio integrándolo a su propio sistema cultural. Con esto he-
mos pasado de una realidad territorial “externa” culturalmente 
marcada a una realidad territorial “interna” e invisible, resultante 
de la “filtración” subjetiva de la primera, con la cual coexiste (Gi-
ménez 1996). 

Resulta capital para entender que la “desterritorialización” fí-
sica no implica automáticamente la “desterritorialización” en tér-
minos simbólicos y subjetivos, sobre todo porque se puede aban-
donar físicamente un territorio, sin perder la referencia simbólica 
y subjetiva al mismo, a través de la comunicación a distancia, la 
memoria, el recuerdo y la nostalgia. Cuando se emigra a tierras le-
janas, frecuentemente se lleva “la patria adentro” (Giménez 1996).

El territorio desempeña un papel simbólico relevante en el 
contexto de la acción y de las relaciones humanas, y no simple-
mente el papel de “condición”, de “contenedor”, de “recurso ins-
trumental” o de “fricción”. Digamos entonces que, cuando se trata 
de pertenencia socio-territorial, la misma territorialidad se inte-
gra en el simbolismo expresivo-evaluativo de la comunidad como 
uno de sus componentes o elementos. Para alcanzar el nivel del 
involucramiento socio-cultural se requiere la adhesión comparti-
da al complejo simbólico-cultural de una colectividad dentro de 
la cual el territorio desempeña un papel central. 

Esta pertenencia socio-territorial se logra mediante la socia-
lización primaria de los individuos en el ámbito de múltiples co-
lectividades de pertenencia territorialmente caracterizadas. En 



65

efecto, a través del proceso de socialización los actores indivi-
duales interiorizan progresivamente una variedad de elementos 
simbólicos hasta llegar a adquirir el sentimiento y el estatus de 
pertenencia socioterritorial. De este modo coronan de significado 
social sus propias relaciones ecológicas con el entorno territorial.

La pertenencia socio-territorial que resalta  Giménez da un nivel 
de pertenencia a un colectivo, es decir, la dimensión territorial se 
caracteriza  por la estructura misma de la colectividad y de los roles 
asumidos por los actores.  Por ejemplo, un pueblo, una comunidad.

Giménez nos presenta  tres tipos de dimensiones de la identi-
dad, que se pueden dar cuando un sujeto emigra de un territorio 
a otro, de aquí podremos entonces partir para retomar lo que an-
teriormente comentamos sobre lo que posiblemente en su defini-
ción significa la palabra “identidad”  (Giménez 1996).

1) Identidad histórica y patrimonial, construida en relación 
con acontecimientos pasados importantes para la colectividad y/o 
con un patrimonio sociocultural natural o socioeconómico.

2) Identidad proyectiva, fundada en un proyecto regional, es 
decir, en una representación más o menos elaborada del futuro de 
la región, habida cuenta de su pasado.

3) Identidad vivida, reflejo de la vida cotidiana y del modo de 
vida actual de la región. Este último tipo de identidad puede con-
tener, en forma combinada, elementos históricos, proyectivos y 
patrimoniales. Frecuentemente estos tres tipos se imbrican en-
tre sí para definir y constituir la identidad regional. Pero a veces 
pueden ser asumidos en forma aislada por los actores regionales 
(Giménez 1996).

Por lo que toca a las motivaciones, éstas son múltiples, se pue-
de tener el sentimiento de pertenecer a una región sociocultural 
por nacimiento, por habitación prolongada, por integración so-
cial, por radicación generacional o por actividad profesional.



66

Pero si bien en estas tres dimensiones de la identidad mencio-
nadas por Giménez los sujetos individuales o colectivos, interiori-
zan el espacio y las expresiones sociales resultantes de la historia y 
sucesos importantes de su comunidad, sus proyectos, sus costum-
bres, etc. integrándolo a su propio sistema cultural, constituyendo 
así su identidad; al momento de tomar la decisión de migrar, se 
encuentran con un sistema de valoraciones de los elementos po-
sitivos y una valoración de los elementos negativos de la zona a la 
cual desean migrar en comparación con los aspectos positivos o 
negativos de su comunidad, más aun al momento de migrar, los 
actores se enfrentan a una cultura y un territorio que se contra-
pone a su cultura, de todos modos a pesar de tener una especie de 
balance entre su comunidad de origen y la zona de destino, la mi-
gración, siempre será un fenómeno  mucho más complejo, entre-
lazado e inconsciente, ya que son solo percepciones, que pueden 
distar mucho de la realidad. 

Nuestras mujeres indígenas migrantes de Tecoluta, como mu-
chos otros grupos sociales, tienen un considerable apego a su 
comunidad y al territorio en el que se localizan, ya que en estos 
elementos han vivido y experimentado circunstancias, valores y 
formaciones, que las hacen estimar dicho territorio que ya no solo 
representa un área geográfica; si no que forma parte de su cultura 
y su identidad.

Es central para esta investigación, hacer énfasis en la identidad 
de las mujeres migrantes de Tecoluta, como asimismo conocer si 
se consideran menos indígenas al estar más en contacto con una 
“trama simbólica” diferente (a la que se refiere Geertz al inicio de 
este capítulo), como lo es Villahermosa, cómo se sienten al trasla-
darse de Villahermosa a Tecoluta y viceversa en territorios identi-
tarios diversos, qué piensan al llegar a su pueblo, etc. Todas estas 
interrogantes que involucran el territorio identitario, lo vivido por 
ellas, en una dimensión de representaciones sociales diversas, son 
las que descubriríamos en el siguiente capítulo y nos permitirían 
conocer mucho más de ellas como género desde la perspectiva de 
Marcela Lagarde.



67

No podemos dejar de lado que nuestras actoras son mujeres 
y por tanto debemos hacer hincapié en la identidad de género 
ya que esto nos permitiría identificarlas dentro de un círculo no 
de diferencias ni desigualdades, sino de procesos de adaptación, 
identificación y de significaciones en territorios diversos y cultu-
ras diversas.  

De la identidad femenina
La identidad de los sujetos se conforma a partir de una primera 
gran clasificación genérica. Las referencias y los contenidos gené-
ricos, son hitos primarios de la conformación de los sujetos y de 
su identidad. Sobre ellos se organizan y con ellos se conjugan otros 
elementos de identidad, como los derivados de la pertenencia real 
y subjetiva a la clase, al mundo urbano o rural, a una comunidad 
étnica, nacional, lingüística, religiosa o política (Lagarde 1990). 

La identidad se nutre también de la adscripción a grupos de-
finidos por el ámbito de intereses, por el tipo de actividad, por la 
edad, por el periodo del ciclo de vida, y por todo lo que agrupa o 
separa a los sujetos en la afinidad y en la diferencia. 

La identidad de género, alude a la percepción subjetiva que un 
individuo tiene sobre sí mismo en cuanto a sentirse hombre o mujer 
y se constituye en uno de los tres elementos de la identidad sexual, 
junto a la orientación sexual y el rol de género. Sus articuladores son 
los cánones vigentes de masculinidad y feminidad, estos se relacio-
nan con el esbozo ideoafectivo de pertenencia a un sexo, se trata por 
consiguiente, de la expresión individual del género, es importante 
mencionar, que toda la sociedad tiene un conjunto de esquemas de 
género, una serie de estereotipos culturales relacionados con el gé-
nero y que sirven de base para la formación de una identidad social 
en relación con otros miembros de esa sociedad, esto tiene como 
consecuencia el origen a la identidad de género.

La feminidad es la distinción cultural históricamente determi-
nada, que caracteriza a la mujer a partir de su condición: genérica 
y la define de manera contrastada, excluyente y antagónica frente 
a la masculinidad del hombre. Las características de la feminidad 



68

son patriarcalmente asignadas como atributos naturales, eternos 
y ahistóricos, inherentes al género y a cada mujer. Contrasta la 
afirmación de lo natural con que cada minuto de sus vidas, las 
mujeres deben realizar actividades, tener comportamientos, ac-
titudes, sentimientos, creencias, formas de pensamiento, menta-
lidades, lenguajes y relaciones específicas en cuyo cumplimiento 
deben demostrar que en verdad son mujeres. De manera que a lo 
largo de la historia sobre todo los países occidentales, todavía hoy 
día, las mujeres han sufrido una gran presión social para respon-
der delante de las demás con comportamientos asociados a esos 
atributos.

La sobrecarga del “debe ser” y su digno opresivo le generan 
conflictos y dificultades con su identidad femenina, sobre todo 
porque es precisamente esta cultura patriarcal la que determina y 
condiciona su identidad de género.  

En muchas regiones se ha consolidado y arraigado por el hom-
bre, que desde el hogar las mujeres deben trabajar en la casa y 
dentro de la casa, cuidando a los hijos, haciendo la limpieza, la-
vando, planchando, cocinando y atendiendo todas las necesida-
des que son referente a la mujer, según esta ideología. Estas acti-
vidades determinan que lo son en el hogar, ya que se les formo y 
se les educó para tal fin, sin la posibilidad remota de elegir otra 
actividad diferente. 

A partir del feminismo contemporáneo ha sido posible plan-
tear algunas hipótesis, como la siguiente; la mujer es la síntesis 
histórica de sus determinaciones sociales y culturales, y las mu-
jeres lo son de sus condiciones específicas y concretas. Si la mu-
jer no es un hecho de la naturaleza, los cambios que le ocurren 
la modifican y pueden hacerlo hasta tal punto que la categoría 
mujer desaparezca. Esta posibilidad significa un drama cultural 
para quienes se niegan a abandonar el viejo mundo, en cambio 
da sentido a la vida de mujeres insertas desde ahora en la utopía 
(realmente existente) de redefinir su condición y su identidad. 

El mito sobre el origen y la definición naturales de los géneros 
traduce estos cambios como muerte genérica y no permite imagi-



69

nar que la diversidad en libertad, enriquece las experiencias y la 
historia.

Es sentido común la creencia en que si se realizan funciones, 
actividades y trabajos específicos, y en que si se tiene relaciones, 
comportamientos, sentimientos o actitudes asignadas al género 
contrario, los sujetos abandonan su género y se convierten en el 
opuesto. De ahí el miedo. En efecto, si cambian los hechos que 
definen la identidad genérica, esta se transforma también, pero el 
equívoco es creer que se concluye en la dimensión genérica con-
traria. Los cambios genéricos pueden ir en muchas direcciones y 
desembocar en condiciones inimaginadas, como el surgimiento 
de nuevas categorías, y la modificación o desaparición de las exis-
tentes. 

La creencia en que cambiar es convertirse en el otro es genera-
lizada. “Los hombres temen en que si cuidan a los niños o hacen 
la comida, dejan de ser hombres; si no son ellos quienes toman las 
decisiones básicas, si “se dejan mandar o mantener” por las mu-
jeres, si no las maltratan o engañan, se les llama mandilones y se 
sienten pocos hombres. A los hombres que hacen cosas de muje-
res se les considera mujeres, seres inferiores. He ahí el daño. En el 
lenguaje patriarcal ya no son hombres, son putos” (Lagarde 1990). 

La pérdida de aspectos de la masculinidad patriarcal es vivida 
con sufrimiento, confusión, rabia y desacuerdo. Se debe al poder 
real y simbólico de los hombres y a que lo más afectado para ellos 
es su virilidad. 

“Si las mujeres hacen cosas de hombres se afirma que lesio-
nan su feminidad. Se les llama machorras, marimachas, poco fe-
meninas por haberse aproximado a hechos de la masculinidad. 
Como la feminidad supone un orden natural no puede perderse 
por completo. Se cultiva la esperanza del regreso a un bienestar 
mítico en que las mujeres vuelven a ser mujeres” (Lagarde 1990).

El texto que nos presenta Marcela Lagarde, acerca de las ideas 
que se presentan en las sociedades patriarcales son las que se 
contraponen al proceso de superación personal de las mujeres, 
son elementos que se tienen que tomar en cuenta en nuestra 



70

investigación ya que nuestras mujeres migrantes de Tecoluta 1ª., 
Nacajuca provienen de una cultura patriarcal donde el padre es 
que decide que hara cada miembro de la familia, de acuerdo a su 
género, quien estudiara y hasta qué grado, etc.

La estructura genérica patriarcal, es una ideología fosilizada 
porque expresa y sintetiza separaciones simbólicas inmutables 
que no corresponden a la complejidad genérica de los sujetos. Su 
esencia consiste en elaborar las diferencias como excluyentes y 
antagónicas por naturaleza. Y cada vez más mujeres y hombres 
son conceptualizados y tratados como anormales que no cumplen 
con lo que debe ser un hombre o una mujer (Lagarde 1990).

La identidad y los hechos vividos por las mujeres son evalua-
dos y contrastados, además, con lo que en su círculo cultural se 
considera masculino o femenino. Vivir en el mundo patriarcal 
hace a las mujeres identificarse y des identificarse con las mujeres, 
con los hombres, con lo masculino y con lo femenino. No viven 
una identificación directa con la mujer y lo femenino, ni está ex-
cluida su identificación con los hombres y con lo masculino.

Es común que voluntaria o compulsivamente, las mujeres de-
jen de vivir hitos de su feminidad y encuentren formas nuevas de 
vida. Sin embargo, como todas ellas son evaluadas con estereo-
tipos rígidos independientemente de sus modos de vida- y son 
definidas como equivocadas, malas mujeres, enfermas, incapaces, 
raras, fallidas, locas. 

No obstante, los desfases entre el deber ser y la existencia, entre 
la norma y la vida realmente vivida, generan procesos complejos, 
dolorosos y conflictivos, en mayor grado si son enfrentados con 
las concepciones dominantes de feminidad (ideologías tradicio-
nales), porque las mujeres viven estos desfases como producto de 
su incapacidad personal para ser mujeres, como perdida y como 
muerte. 

Cada espacio y cada proceso de desestructuración del “ser de 
y para otros” que definen la feminidad significan una afirmación 
de las mujeres: son hechos innovadores, hitos de libertad y demo-
cratización de la sociedad y la cultura. A cada mujer la constituye 



71

la formación social en que nace, vive y muere, las relaciones de 
producción, reproducción y con ello la clase, el grupo de edad, 
las relaciones con las otras mujeres, con los hombres y con el po-
der, la sexualidad procreadora y erótica, así como las preferencias 
eróticas, las costumbres, las tradiciones propias, y la subjetividad 
personal, los niveles de vida, el acceso a los bienes materiales y 
simbólicos, la lengua, la religión, los conocimientos, el manejo 
técnico del  mundo, la sabiduría, las definiciones políticas, todo 
ello a lo largo del ciclo de vida de cada mujer. 

La diferencias entre las mujeres derivadas de su posición de 
clase, de su acceso a la tecnología, de su relación con las diferentes 
sabidurías, de su modo de vida rural, selvático o urbano-, son sig-
nificativas al grado de constituir a partir de ellas vivencias sorpre-
sivas comunes: las mujeres sometidas a la doble opresión genérica 
y de clase; quienes solo están sujetas a opresión genérica pero no 
de clase; mujeres que viven la triple opresión de género, de clase 
y étnica o nacional; mujeres que comparten la vivencia de formas 
exacerbadas de violencia; mujeres que viven todo esto agravado 
por hambre, enfermedad y muerte. 

Las mujeres cambian mucho más que otros grupos y categorías 
sociales, sin embargo, no son concebidas ni por ellas ni por los 
otros, como los sujetos sociales más cambiantes en esta época his-
tórica.  Todas emprenden nuevas actividades, nuevas relaciones, 
nuevas formas de comportarse, trabajan por doble partida y se 
desenvuelven en una doble vida, en un desdoblamiento que cada 
una tiene que elaborar subjetivamente e integrar en su identidad. 
La cultura y sus posibilidades de pensar esta situación la reducen 
a masculino y femenino. Grupos crecientes de mujeres quieren y 
procuran cambiar más allá de los cambios compulsivos a que las 
obliga la sociedad. Han definido en qué y cómo quieren cambiar. 

Cada mujer está involucrada en el sincretismo concretado en 
su persona, vive la síntesis a partir de diferentes combinaciones, 
profundidad, complejidad, y conflicto. La síntesis sincrética de 
identidades en transformación constituye y organiza la subjeti-
vidad de estas mujeres que virtualmente viven una doble vida. Se 



72

generaliza la escisión interior producto de esta doble vida, el an-
tagonismo llega a ser tan agudo en cada una que se le llamó es-
quizofrenia vital. En el caso de las mujeres migrantes de Tecoluta 
1ª, no sabemos si de manera concreta o parcial se estaría dando 
esta doble vida de la que habla Marcela Lagarde, puesto que ellas 
no se encuentran inmersas en un proceso total de migración, sino 
que su proceso migratorio se da de manera temporal y poco a 
poco; ello hace que posiblemente no se den cuenta de los cambios 
y transformaciones que pudieran sufrir a raíz de ir y venir de su 
comunidad a su lugar de trabajo o viceversa. 

La presencia de las mujeres en los ámbitos propios y en los que 
tradicionalmente eran masculinos, y la resignificación ideológica 
y política (jurídica, mítica) de las mujeres y de lo femenino, hace 
que el mundo se feminice.  Esto se combina con la desaparición 
de grandes áreas de la masculinidad de los hombres, y con la re-
conversión de las mujeres para sustituirlos y se crean más espa-
cios exclusivamente femeninos en el mundo patriarcal.

Las mujeres hemos enriquecido nuestra condición genérica: 
este hecho no sólo no es reconocido, sino que valemos menos ta-
sadas con las viejas medidas de la feminidad patriarcal

Conocimientos, sabiduría y nuevos poderes son producto po-
sitivo de la complejidad de vida de las mujeres. Surge el liderazgo 
femenino y la creación de múltiples espacios políticos por las mu-
jeres, especialmente de feministas. Se amplía la participación po-
lítica y la incidencia femenina en el mundo mediato e inmediato. 

El sujeto se constituye por el deseo, el hacer, el lenguaje, y por 
el poder de afirmarse. Los cambios esenciales en la identidad ge-
nérica de las mujeres se plasman en mujeres con deseos propios 
de existencia, de hacer, de poseer, de reconocimiento, de saber, de 
creación y de fundación, también con los deseos de bienestar y 
trascendencia. (Lagarde 1990)

Es una realidad que las mujeres están sufriendo cambios y no 
sólo en su rol social como mujeres, sino en su propia identidad 
femenina, estos cambios, son significativos, aunque la sociedad y 
las culturas aun no estemos preparados para estas transformacio-



73

nes que, en su caso, algunas mujeres podrían identificar y reco-
nocer o negar y seguir, pero a final de cuentas siguen y seguirán 
siendo mujeres.

Si bien establecimos que las mujeres en el mundo están cam-
biando su rol social e incluso redefiniendo su feminidad y que 
este mismo cambio se está reflejando en comunidades muy ale-
jadas como es Tecoluta Nacajuca, para conocerlo a mayor pro-
fundidad es necesario conocer las significaciones, valoraciones y 
transformaciones que pudieran darse entre los dos mundos que 
viven nuestras actoras el rural y el urbano, es que daremos cuen-
ta de ello, utilizando la teoría de las representaciones sociales de 
Moscovici, pero desde la perspectiva crítica y analítica de Jodelet.









77

CAPÍTULO VII
Las representaciones sociales y las viajeras

del eden como objeto de estudio

La teoría de las representaciones sociales, nos permitirá analizar 
aspectos de nuestras mujeres migrantes de manera colectiva cen-
trado en lo social, sobre todo porque ellas conviven de manera 
directa en dos territorios: el rural y el urbano. 

Existen un sin número de valoraciones que nuestras actoras 
podrían dar a su relación con la comunidad, su lugar de origen, 
su familia y cada uno de sus integrantes e incluso de ellas como 
mujer, el punto es si estas valoraciones se ven afectadas debido 
al fenómeno migratorio y en determinado momento pudieran 
transformarse o revalorizarse, estos cambios son los que preten-
demos identificar; por ello, es que la teoría de las representaciones 
sociales cumple un papel fundamental en este trabajo de investi-
gación, ya que nos permitirá  identificar estos aspectos de la vida 
rural y urbana de nuestras actoras. 

El término o aspecto representaciones sociales, se utiliza en las 
ciencias sociales muchos años después de que Moscovici, lo regre-
sara al campo de las investigaciones, ya que había sido planteado 
muchos años atrás por Durkheim. (Jodelet 2008)

Las representaciones sociales establecen la denominación  de 
diversos fenómenos que son observados y estudiados en varias 
etapas, se pueden estudiar de manera individual y colectiva den-
tro de los ámbitos psicológicos y sociales. (Jodelet 2008) 

Es indudable que los seres humanos actuamos y nos com-
portamos según sea el grupo social en el que estemos y todos lo 
hacemos de formas diversas, pero este comportamiento siempre 



78

está rodeado de significaciones, vivencias y valores, que, desde mi 
perspectiva, son adquiridos por nosotros al convivir con otros o 
en un contexto al que se puede pertenecer o no.

“Los sujetos comprenden e interpretan de manera diferente la 
situación en que se encuentran y no se comportan de manera simi-
lar ante un procedimiento que se mantiene idéntico”. (Jodelet 2008)

Hay diversas formas de asimilar las representaciones sociales, 
indica Jodelet, la que se elabora por parte de un colectivo, recibe la 
inducción social y no toma en cuenta la  realidad de su estructura 
funcional (Jodelet 2008)

Las vivencias y el conocimiento adquirido a través de ellas, nos 
van alimentando y transformando de aquí a lo que refiere Moscovici 
y plantea Jodelet, a que el conocimiento constituye el eje central de 
una psicología del conocimiento y una producción mental social.  

“La noción de representación social nos sitúa en un punto 
donde se intersectan lo psicológico y lo social, concierne a la ma-
nera de cómo nosotros, sujetos sociales, aprehendemos los acon-
tecimientos de la vida diaria, las características de nuestro medio 
ambiente, las informaciones que en el circulan, a las personas de 
nuestro entorno próximo o lejano. En pocas palabras el conoci-
miento “espontaneo”, “ingenuo” que tanto interesa en la actuali-
dad a las ciencias sociales, ese que habitualmente se denomina 
“conocimiento de sentido común” o bien pensamiento natural, 
por oposición a pensamiento científico. Este conocimiento se va 
formando a partir de nuestras experiencias, pero también de las 
informaciones, conocimientos y modelos de pensamientos que 
recibimos y trasmitimos a través de la tradición, la educación y la 
comunicación social. Este conocimiento es en muchos aspectos, 
un conocimiento socialmente elaborado y compartido.” (Jodelet 
2008)

En su documento el movimiento de retorno al sujeto y el en-
foque de las representaciones sociales, Jodelet, señala de mane-
ra acertada que Moscovici plantea la representación social como 
una “Elaboración psicológica y social” misma que se constituye 
en “Sujeto-alter-objeto” (Jodelet 1984). 



79

Surge una reflexión contemporánea que ubica al sujeto en una 
perspectiva política e histórica y lo hace resurgir del letargo don-
de pretendían dejarlo, presentándose ideas como la de Foucault 
quien señalaba su preocupación por estudiar y tomar en cuenta 
al sujeto “El sujeto tiene una génesis, tienen una formación, tiene 
una historia; el sujeto no es originario”. (Jodelet 1984)

Jodelet resalta, que todos aquellos que les interesa el estudio 
de las representaciones sociales, debe concebirlas desde las re-
laciones sociales y que no debemos dejar de ser sensibles a esta 
relación que el sujeto tiene y establece con la historia de las men-
talidades, indicando que en la representación interviene la inter-
sujetivación, como objeto de una reflexión que se debe realizar y 
de una elección que se debe hacer por parte del sujeto, utilizando 
aspectos de sí mismo o representaciones de sí mismo, elementos 
de suma importancia para nuestra investigación.

“Las maneras en que los sujetos ven, piensan, conocen, sienten 
e interpretan su mundo de vida, su ser en el mundo, desempeñan 
un papel indiscutible en la orientación y la reorientación de las 
prácticas. La más difícil, porque las representaciones sociales son 
fenómenos complejos que ponen en juego numerosas dimensio-
nes que deben ser integradas en una misma aprehensión y sobre 
las cuales se tiene que intervenir conjuntamente. Con tal propósi-
to, propongo un marco de análisis que permite situar el estudio de 
la representación social en el juego de la subjetividad”, Y propone 
un esquema (Jodelet 2008): 



80

En el esquema anterior Jodelet hace referencia a Moscovici, es-
tableciendo tres esferas de pertenencia: La de la subjetividad, la 
intersubjetividad y la trans-subjetividad, tal y como lo plantea la 
teoría de representaciones sociales de Moscovici.

Toda representación es la representación de un objeto y de un 
sujeto. Si bien es cierto que se debe tomar siempre en considera-
ción el tipo de objeto referido en el estudio de una representa-
ción social, el comentario del esquema se focalizará, por razones 
analíticas, exclusivamente sobre el sujeto pensante. No se deja de 
subrayar fuertemente, como está indicado. (Jodelet 2008)

Nuestros sujetos o actores se mueven y desempeñan dentro 
de un grupo social que no está determinado a ser estático, sino 
que es cambiante, de aquí la relación con la presente teoría, ya 
que a como lo señala la autora: “Los sujetos deben ser concebidos 
no como individuos aislados, sino como actores sociales activos, 
concernidos por los diferentes aspectos de la vida cotidiana que 
se desarrolla en un contexto social de interacción y de inscrip-
ción. Por un lado, la participación en una red de interacciones 
con los otros, a través de la comunicación social. Por otro lado, la 
pertenencia social definida en múltiples escalas: la del lugar en la 
estructura social y la de la posición en las relaciones sociales; la 
de la inserción en los grupos sociales y culturales que definen la 
identidad; la del contexto de vida donde se desarrollan las interac-
ciones sociales; y la del espacio social y público”

Estos procesos pueden ser de naturaleza cognitiva y emocional, y 
depender de una experiencia en el mundo de vida (Jodelet 1984). La 
participación en el mundo y en la intersubjetividad pasa por el cuer-
po: no existe pensamiento desencarnado flotando en el aire. Esto nos 
lleva a integrar en el análisis de las representaciones los factores emo-
cionales e identitarios, juntamente con las tomas de posición ligadas 
al lugar social, y las connotaciones que van a caracterizar, en función 
de la pertenencia social, la estructura de las representaciones. Las di-
ferentes facetas que califican al sujeto no entran en juego de modo 
sistemático en la producción de las representaciones sociales, y su 
importancia relativa debe relacionarse, evidentemente, con el tipo de 



81

objeto representado y con la situación en la que se forja la represen-
tación. Las representaciones, que son siempre de alguien, tienen una 
función expresiva. Su estudio permite acceder a los significados que 
los sujetos individuales o colectivos atribuyen a un objeto localizado 
en su entorno social y material, y examinar cómo tales significados 
están articulados a su sensibilidad, sus intereses, sus deseos y sus 
emociones, así como también al funcionamiento cognitivo.

La esfera de la intersubjetividad remite a situaciones que, en un 
contexto determinado, contribuyen a establecer representaciones 
elaboradas en la interacción entre sujetos, especialmente las ela-
boraciones negociadas y producidas en común a través de la co-
municación verbal directa. Son numerosos los casos que ilustran 
el papel del intercambio dialógico del que resultan la transmisión 
de información, la construcción del saber, la expresión de acuer-
dos o de divergencias a propósito de objetos de interés común, la 
interpretación de temas pertinentes para la vida de los participan-
tes en la interacción, y la posibilidad de creación de significados 
o de resignificaciones consensuales. Este tipo de intercambio es el 
objeto privilegiado de la psicología social y de las intervenciones 
de tipo terapéutico o de las que están destinadas a individuos que 
tienen que modificar su relación a una situación de vida en un 
contexto comunitario, o de trabajo en un marco organizacional. 
En estos espacios de interlocución, también se ha recurrido a un 
universo ya constituido, en el plano personal o social, de represen-
taciones. Éstas intervienen como medios de comprensión y como 
instrumentos de interpretación y de construcción de significados 
compartidos en torno de un objeto de interés común o de acuerdo 
negociado. Finalmente, la tercera esfera, la de la trans-subjetivi-
dad, no fue tomada muy en cuenta por lo menos en los últimos 
años. Esta esfera se compone de elementos que atraviesan tanto el 
nivel subjetivo como el intersubjetivo. Su escala abarca tanto a los 
individuos y a los grupos, como a los contextos de interacción, las 
producciones discursivas y los intercambios verbales.

Porque hablar de sujeto en el campo de estudio de las repre-
sentaciones sociales es hablar del pensamiento, es decir, referirse 



82

a procesos que implican dimensiones psíquicas y cognitivas; a la 
reflexividad mediante el cuestionamiento y el posicionamiento 
frente a la experiencia; a los conocimientos y al saber; y a la aper-
tura hacia el mundo y los otros. Tales procesos revisten una forma 
concreta en contenidos representacionales expresados en actos y 
en palabras, en formas de vivencia, en discursos, en intercambios 
dialógicos, en afiliaciones y conflictos. Esta especificidad de la 
representación del sujeto como pensamiento abre un espacio de 
investigación que en gran medida aún queda por analizar. En los 
autores referidos, el término “sujeto” se presenta frecuentemente 
como revestido de una estructura conceptual y abstracta, como 
dotado de un carácter programático. Necesitamos encarnarlo, lo 
que no será una tarea fácil. (Jodelet 2008)

No podemos concluir sin especificar que la representación so-
cial se define por un contenido que se encuentra conformado ya 
sea por imágenes, informaciones, opiniones, actitudes, etc. y este 
contenido se relaciona con un objeto que puede ser un trabajo por 
realizar, un acontecimiento económico, un personaje social, etc. 
es decir es la representación social de un sujeto con otro. Por eso 
Jodelet hace hincapié en que siempre “debemos entender que toda 
representación social es representación de algo y de alguien. No es 
un duplicado de lo real o lo ideal, sino es un proceso que establece 
una relación,  pero una relación con el mundo y con las cosas”. 
Elemento de relación que podemos encontrar en los resultados 
de este estudio, pues aquí nos adentramos a esta relación de las 
mujeres migrantes de Tecoluta Nacajuca. (Jodelet 1984) 

Expone Jodelet, que las representaciones sociales se constru-
yen desde diversas ópticas, misma que resumiré de manera gene-
ral. La primera refiere a la actividad netamente cognitiva a través 
de la cual el sujeto crea la representación, la cual se da en dos 
dimensiones, una de contexto y la otra de pertenencia, la primera 
donde el sujeto tiene una interacción social con otros y la segunda 
donde el sujeto aporta ideas, valores y modelos de su grupo de 
origen o ideologías transmitidas dentro de la misma sociedad. En 
la segunda óptica presentada por Jodelet, se considera que el suje-



83

to es productor de sentido, al expresar su experiencia en el mundo 
social en el cual convive. La tercera se refiere a la representación 
en forma de discurso, mediante la práctica discursiva de sujetos 
dentro de la sociedad. La cuarta es la del sujeto como actor social, 
puesto que está y forma parte de un lugar social. La quinta con-
templa las relaciones intergrupales, son las interacciones que los 
individuos sufren de sí mismos de su grupo, de los otros grupos y 
de sus miembros. Finalmente, la última perspectiva, la reproduc-
ción de los esquemas de pensamiento socialmente establecidos. 
(Jodelet 1984)

Moscovici, por su parte refiere Jodelet (1984), hace que coexis-
tan dentro de la manera de pensar la realidad cotidiana dos tipos 
de causalidades: La causalidad por atribución, atribuida de una 
causa a un efecto y la causalidad por imputación, que busca las 
intenciones que hay detrás de los actos y el porqué de su finalidad.  

Es imprescindible mencionar que las representaciones socia-
les, constituyen objetos cuyo estudio permea y repercute a través 
de dimensiones históricas, sociales y culturales, de los propios 
grupos sociales. 

Estas representaciones sociales referentes a su migración y que 
localizamos en las mujeres migrantes de Tecoluta 1a, constituyen 
una trama densa de significados que las definen como mujeres, 
como parte de un pueblo indígena, como integrantes de una fa-
milia, sus tradiciones, su territorio y que constituyen su cultura, 
cultura que se va transformando y que a su vez las transforma y 
en la cual intervienen diversos elementos tan extensos como el 
ser mismo, pero que categorizamos y simplificamos bajo ciertos 
análisis que elaboraramos en base a su discurso, en esas historias 
de vida, que se realizan día con día en su migración. 

Con respecto al estudio que realizamos sobre las representacio-
nes sociales de las mujeres indígenas migrantes de Tecoluta 1ª, a 
su identidad de género y para llevar a cabo nuestra investigación, 
analizamos los discursos de nuestras mujeres migrantes y las na-
rrativas que de ellas emanaron, para ello nos en la Teoría de las Re-
presentaciones Sociales como una herramienta metodológica que 



84

nos permitió entender la manifestación simbólica de las relaciones 
establecidas en la experiencia humana. Consideramos esta teoría, 
una herramienta útil, porque de la misma manera comprendimos 
la manifestación simbólica de la experiencia humana de cada una 
de nuestras mujeres como migrantes y de su identidad.

Sus discursos, el decir de sus propias experiencias vividas a 
través de sus procesos de migración, la significación de su femi-
nidad, retos, temores, la familia, las transformaciones y demás as-
pectos que externaron mediante el uso de la palabra, durante sus 
conversaciones con el investigador, son a groso modo elementos 
que de entrada nos ofrecen un bagaje muy rico, que nos adentró a 
explorar de manera beneficiosa el propósito de esta investigación.

El estudio centra su mirada en los discursos, mujeres migran-
tes de Tecoluta 1ª. Nacajuca Tabasco. Esta tarea está sustentada 
reiteramos, en la Teoría de las Representaciones Sociales, definida 
en prácticas sociales y representaciones sociales de Jean Claude 
Abric “….como una visión funcional del mundo que permite al 
individuo o al grupo conferir sentido a sus conductas y entender 
la realidad mediante sus propios sistemas de referencias y adaptar 
y definir de este modo un lugar para sí”. (Abric 2001)

En el texto del mismo autor en cuestión, se pueden encontrar las 
funciones que las representaciones sociales tienen:

	Las funciones de saber: Permite comprender y explicar la rea-
lidad. Las representaciones permiten a los actores sociales ad-
quirir nuevos conocimientos e integrarlos, de modo asimilable 
y comprensible para ellos, coherente con sus esquemas cogni-
tivos y valores. Por otro lado, ellas facilitan y son condición ne-
cesaria para la comunicación. Definen el cuadro de referencias 
comunes que permiten el intercambio social, la transmisión y 
difusión del conocimiento.

	Las funciones identitarias: Las representaciones participan en la 
definición de la identidad y permiten salvaguardar la especifici-



85

dad de los grupos. Sitúan además, a los individuos y los grupos 
en el contexto social, permitiendo la elaboración de una iden-
tidad social y personal gratificante, o sea, compatible con el sis-
tema de normas y valores social e históricamente determinado.

	Las funciones de orientación: Las representaciones guían los 
comportamientos y las prácticas. Intervienen directamente en 
la definición de la finalidad de una situación, determinando 
así a priori, el tipo de relaciones apropiadas para el sujeto. Per-
miten producir un sistema de anticipaciones y expectativas, 
constituyendo una acción sobre la realidad. Posibilitan la se-
lección y filtraje de informaciones, la interpretación de la reali-
dad conforme a su representación. Ella define lo que es lícito y 
tolerable en un contexto social dado.

	Las prácticas y las funciones justificadoras: Las representacio-
nes permiten justificar un comportamiento o toma de posi-
ción, explicar una acción o conducta asumida por los partici-
pantes de una situación (Abric 2001).

La funcionalidad de las representaciones sociales puede sintetizarse 
en evaluativas, orientadoras, explicativas y clasificatorias. A esta es 
necesario añadir otras dos funciones que guardan estrecha interre-
lación con las mencionadas anteriormente. Dichas funciones son:

	Función sustitutiva: Las representaciones actúan como imáge-
nes que sustituyen la realidad a la que se refieren, y a su vez 
participan en la construcción del conocimiento sobre dicha 
realidad.

	Función icónico-simbólica: Permite hacer presente un fe-
nómeno, objeto o hecho de la realidad social, a través de las 
imágenes o símbolos que sustituyen esa realidad. De tal modo, 
ellas actúan como una práctica teatral, recreándonos la reali-
dad de modo simbólico.



86

De acuerdo a lo señalado por el mismo Abric, las representaciones 
sociales poseen una estructura, la cual contiene elementos que la 
distinguen: El núcleo central y las periferias. La primera con una 
función generadora y otra organizadora; y las últimas con funcio-
nes de concreción, regulación y defensa. Con estos elementos nos 
adentraremos en las palabras de las mujeres indígenas migrantes 
para hacer emerger las representaciones sociales que tienen de sí 
mismas a raíz de su proceso migratorio.

a) Lo nuclear.
En su esclarecedor libro Abric puntualiza que: “El núcleo central 
es el elemento esencial de toda representación social constituida 
y que puede de algún modo ir más allá del simple marco de obje-
to de la representación para encontrar directamente su origen en 
valores que lo superan, y que no necesitan aspectos figurativos, 
esquematización, ni concreción.” (Abric 2001)

Las representaciones sociales están constituidas alrededor de 
un núcleo central. Este determina la significación y dispone de la 
cohesión de sus componentes. Sin ellos no se instauraría ningún 
núcleo, por tanto, la representación sería imposible. Para edificar-
se, el núcleo central cuenta con funciones:  

La generadora es el elemento mediante la cual se crea y se 
transforma la significación de los otros elementos constitutivos de 
la representación. Es por su conducto que esos elementos toman 
un sentido, es decir, un valor.

La organizadora es el núcleo central que determina la naturale-
za de los lazos que unen, entre ellos, los elementos de la represen-
tación. Es, este sentido, el elemento unificador y estabilizador de 
la representación. (Abric 2001)

b) Lo periférico.
En lo que se refiere a este aspecto, Abric señala que: “Los elemen-
tos periféricos se organizan alrededor de un núcleo central… 
constituyen la interface entre el núcleo central y la situación con-
creta.” (Abric 2001)



87

En su libro, el autor precisa que los elementos periféricos cum-
plen con tres funciones en el proceso de la representación social:  

Función concreción, resulta del anclaje de la representación de 
la realidad y permiten revestirla en términos concretos, compren-
sibles y transmisibles de inmediato. Integran los elementos de la 
situación en la que la representación de produce, hablan del pre-
sente y de lo vivido del sujeto.

Función regulación, es más flexible que los elementos centrales 
que desempeñan un papel esencial en la adaptación de la repre-
sentación a las evoluciones del contexto….frente a la estabilidad 
del núcleo central constituyen el aspecto móvil y evolutivo de la 
representación. 

Función defensa, por medio de ella se resiste al cambio, puesto 
que cualquier transformación medianamente sustancial ocasio-
naría un trastorno completo. De este modo el sistema periférico 
funciona como un sistema de defensa de la representación. Cons-
tituye lo que Flament llama parachoques. (Abric ,2001) 

En esta investigación, la teoría de las representaciones sociales, 
nos permitió conocer ese conjunto de hechos que convergen en la 
realidad social de un grupo étnico como el de Tecoluta Nacajuca, 
ya que comprendimos esa realidad concreta de la vida social de las 
mujeres migrantes del lugar y sus representaciones sociales desde 
su propio proceso de migración, considerando que esta se da de 
forma variada y compleja, puesto que conoceremos un sinfín de 
significados y transformaciones que padecen, pero precisamente 
esto nos puede permitió interpretar sus propios discursos y la na-
rrativa de lo que les sucede en su viaje de ir y venir, clasificando 
las circunstancias, el fenómeno de la migración y a las propias 
mujeres con los otros sujetos y en otro ambiente diferente, al de 
su origen, que es lo que nos ofrece su migración a Villahermosa.  

Como menciona Jodelet, el sujeto de estudio, en este caso 
nuestras mujeres migrantes de Tecoluta 1ª., no son seres aislados, 
son seres sociales que se desenvuelven en esferas comunitarias: la 
familia, la comunidad donde habitan con todos sus conocidos y 



88

en este caso; el lugar de migración donde se desempeñan y don-
de están inmersas en un grupo familiar distinto al suyo ya que 
muchas de ellas trabajan en labores domésticas, estas tres esferas 
están ligadas a la esfera central de estudio que son las represen-
taciones sociales que le asignan estas mujeres migrantes a ciertos 
elementos de la trama cultural en la que se desenvuelven.  

Ineludiblemente que a medida que se da una migración física 
en las mujeres migrantes de Tecoluta 1ª, para trabajar en la capi-
tal del estado que es Villahermosa, las representaciones sociales 
que de su rol como mujer tienen y su identidad como tal, se ven 
afectadas de una u otra manera, posiblemente transformados, re-
significados y hasta pudiera ser revalorados. Para ello pues, será 
necesario leer la segunda parte de este libro, lo que nos permitirá 
conocer a fondo y más de cerca a nuestras mujeres migrantes y 
viajeras, sus experiencias, identidad, en sí, su viaje.



89

BIBLIOGRAFÍA

Abric, Jean-Claude. Prácticas sociales y representaciones. México 
D.F.: Coyoacán S.A. de C.V., 2001.

Barbosa, Fabio. «Un siglo de explotacion petrolera en Chiapas.» 
Petroleo y electricidad (1997): 10.

Beltran, José Eduardo. Petróleo y desarrollo. Villahermosa.: GO-
bierno del Estado de Tabasco., 1988.

CDI. «Indicadores con perspectiva de género para los pueblos 
indígenas.» Comisión Nacional para los Pueblos Indígenas de 
México (2006).

—. «www.cdi.org.mx.» diciembre de 2000. www.cdi.org.mx. 28 
de octubre de 2013.

CEPAL. Estudio económico de América Latina y el Caribe • 2006-
2007. Estudio Economico. Santiago de Chile: Naciones Uni-
das, 2007.

Cruz, Arnulfo de la. «Concluye bloqueo a Pemex, llegan a acuer-
do.» Tabasco Hoy 20 de Agosto de 2014: www.tabascohoy.
com/2/notas/index.php?ID=209016.

Díaz, del Castillo Bernal. Historia Verdadera de la Conquista de 
la Nueva España. Madrid.: Ramón Iglesias, Nuevo Mundo., 
1943.

—. Historia Verdadera de la Conquista de la Nueva España. Ma-
drid.: Ramón Iglesias, Nuevo Mundo., 1943.

Fernández Editores. Diccionario Ilustrado y Enciclopedia Regio-
nal del Estado de Tabasco. Mexico: Fernández Editores, S.A., 
1974.

Fernández, Ana M. “Hombres publicos, mujeres privadas”. Barce-
lona: Paidós, 1993.



90

Flores, Jose Manuel. Chontales de Tabasco, (Pueblos indígenas 
del México contemporáneo). México, D.F.: Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas., 2006.

Flores, López, José Manuel. Chontales de Tabasco. D.F.: C.D.I, 2006.
Fraile, Agustín Blánquez. Diccionario Latino-Español. Barcelona: 

Editorial Ramón Sopena, S.A, 1966.
—. Diccionario Latino-Español. Barcelona: Editorial Ramón So-

pena, S.A, 1966.
Gadamer, H. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 1977.
Garcia, Payró Olinda. HISTORIA Y GEOGRAFIA DEL ESTADO 

DE TABASCO. D.F.: Santillana, 2000.
Geertz, Clifford. La interpretación de las Culturas. Mexico Distri-

to Federal: GEDISA, 1987.
—. La Interpretación de las culturas. Barcelona: Editorial Gedisa, 

1992.
Gil, y Sáenz Manuel. Conpendio Historico, Geografico y Estadisti-

co del Estado de Tabasco. Mexico: Consejo Editorial del Esta-
do de Tabasco, 1979.

—. Conpendio Historico, Geografico y Estadistico del Estado de Ta-
basco. Mexico: Consejo Editorial del Estado de Tabasco, 1979.

Giménez, Gilberto. Territorio y cultura, estudios sobre las cultu-
ras contemporáneas. diciembre de 1996. 17 de enero de 2014. 
<http://www.redalyc.org>.

Giménez, Gilberto. «“La concepción simbólica de la cultura.» 
Teoría y análisis. México: Conaculta, 2005. 67-87.

Goberno del Estado de Guerrero. Mujeres indígenas migrantes de 
la montaña de guerrero. junio de 2011. 15 de enero de 2014.

González, Gerardo Albino. «Migración indígena y derechos 
humanos.» diciembre de 2006. 17 de enero de 2014. <http://
www.cdi.gob.mx>.

Idrovo, Carlier Sandra. «Éxito y satisfacción laboral y personal: 
cómo lo perciben mujeres que trabajan en Bogotá (Colom-
bia).» Revista científica Pensamiento y Gestión (2014).

INEGI. Censo Poblacional de México 2000. Resultados del Censo 
Poblacional del INEGI 2000. México Distrito Federal, 2000.



91

—. http://cuentame.inegi.gob.mx. 4 de Septiembre de 2014. 
<http://cuentame.inegi.gob.mx/impresion/poblacion/lindige-
na.asp>.

INEGI., Instituto Nacional de Estadística y Geografía. Panorama 
Sociodemográfico de Tabasco 2010. México, 2011.

Izquierdo, Ana Luisa. Los Chontales de Nacajuca. Compendio 
Monografico. Villahermosa: Gobierno del Estado. SECUR., 
1994.

Jodelet, Denise. Cultura y representaciones sociales. 01 de sep-
tiembre de 2008. 12 de enero de 2014.

—. La representación social: fenómenos, concepto y teoría. Barce-
lona España: Paidós, 1984.

Jodelet, Denise. «La representación social: fenómenos, concepto 
y teoría.» Moscovici, Serge. Psicología social II, pensamiento 
y vida social, psicología social y problemas sociales. Barcelona 
España: Paidós, 1984. 469-494.

Juridica, Instituto de estudios internacionales (IDIES) Serie. El 
nuevo enfoque internacional en materia de derechos de los pue-
blos indígenas. Mexico D.F: URL.EDU, 2000.

Kristeva, Julia. El otro derecho. Bogotá: ILSA, 1993.
Lagarde, Marcela. «Identidad Femenina.» CIDHAL (1990): 1-10.
—. «www.cidhal.org.» 1990. www.cidhal.org. 30 de Agosto de 

2014. <www.laneta.apc.org/cidhal/lectura/identidad/texto3.
htm>.

Lee, Everetts. «UNA TEORIA DE LAS MIGRACIONES.» Demo-
graphy (1966): 47-58.

Lizarazo, Diego. La anciedad cibernetica, Docentes TIC en la 
escuela secundaria. D.F.: Universidad Autonoma Metropolita-
na., 2013.

López, Chantal. BIBLIOTECA VIRTUAL ANTORCHA. Julio de 
2006. 2 de Septiembre de 2014.

Maier, Elizabeth. «Red de revistas científicas de América Latina, 
el Caribe, España y Portugal. Sistema de Información Cientí-
fica.» diciembre de 2006. 17 de enero de 2014. <http://www.
redalyc.org>.



92

Mendoza, Orellana Alejandro. «INTERCULTURALIDAD, 
IDENTIDAD INDÍGENA Y EDUCACIÓN SUPERIOR.» 
Congreso Internacional 1810-2010: 200 años de Iberoamérica. 
2010. 2429-2446.

Mendoza, Ramón. Biografías tabasqueñas para escolares. Vi-
llahermosa: Marat, 1972.

Mercado-Mondragón, Jorge. Sociologia Rural. De una investiga-
ción para la Universidad Metropolitana Azcapotzalco. Azca-
potzalco, Estado de México, 2008.

Mora, Cluaudia. «Globalización, Género y Migracion.» Polis, 
Revista de la Universidad Bolivariana. (2008).

Moro, Gonzalez Rosa del Mar. «Pueblos indígenas y Derechos 
Humanos; ¿Derechos individuales y/o colectivos?» Eikasia. 
Revista de Filosofía (Noviembre): 2007.

—. «Pueblos indígenas y Derechos Humanos; ¿Derechos indivi-
duales y/o colectivos?» Eikasia. Revista de Filosofía (Noviem-
bre): 2007.

Moro, González Rosa del Mar. «Pueblos indígenas y Derechos 
Humanos; ¿Derechos individuales y/o colectivos?» Eikasia. 
Revista de Filosofía. (2007).

Narciso, Rovirosa José. Nombres Geograficos del Estado de Tabas-
co. Mexico.: Consejo Editorial del Estado de Tabasco., 1980.

—. Nombres Geograficos del Estado de Tabasco. Mexico.: Consejo 
Editorial del Estado de Tabasco., 1980.

Navarrete, Linares Federico. Los pueblos indígenas de México. 
D.F.: CDI, 2008.

—. Monografía de los Pueblos Indígenas de México. Mexico Dis-
trito Federal: Comisión Nacional Para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas, 2008.

—. Monografía de los Pueblos Indígenas de México. Mexico Dis-
trito Federal: Comisión Nacional Para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas, 2008.

Nivón, Ernesto. Rosas Ana María. «Para interpretar a Clifford 
Geertz. Símbolos y metáforas en el análisis de la cultura.» AL-
TERIDADES. (1991.): 45.



93

Orellana, Alejandro Mendoza. «INTERCULTURALIDAD, 
IDENTIDAD INDÍGENA Y EDUCACIÓN SUPERIOR.» 
Congreso Internacional 1810-2010: 200 años de Iberoamérica. 
2010. 2429-2446.

Pablos, Ezperanza Tuñón. «De Paraiso a Carolina del Norte.
Redes de apoyo y percepciones de la migración a Estados 
Unidos de mujeres tabasqueñas despulpadoras de jaiba.» MI-
GRACIONES INTERNACIONALES. (2002).

Payró, Olinda Garcia. HISTORIA Y GEOGRAFIA DEL ESTADO 
DE TABASCO. D.F.: Santillana, 2000.

PEMEX. «Memorias laborales.» (1979): 9. 2 de Septiembre de 
2014. <http://zeus.infolatina.com.mx/universidad/>.

Pérez, Gabriel Pérez. «Identidad ocupacional y género en Tel-
mex: el caso de las operadoras de la central San Juan.» Revista 
Contaduría y Administración. (2004).

Piña, Chang Román. Los olmecas antiguos. México.: Consejo 
Editorial del Estado de Tabasco., 1982.

—. Los olmecas antiguos. México.: Consejo Editorial del Estado 
de Tabasco., 1982.

Ravenstein, E. G. «The Laws of Migration .» Journal of the Statis-
tical Society of London. (1885): 167-235 .

Ribotta, Fabiana del Popolo y Bruno. «Migración de jóvenes in-
dígenas.» 2006. 20 de enero de 2014.

SEDESOL. «www.microrregiones.gob.mx/.» 2013. /www.micro-
rregiones.gob.mx/. 2 de SEPTIEMBRE de 2014.

SEDESPA. Carta geográfica del estado de Tabasco. Mexico.: Pe-
riodico oficial 5 406, 1994.

Soberón, Maneiro Miguel. Diccionario Jurídico Mexicano, Voz 
Minorías nacionales. D.F.: UNAM, 1996.

Tuñón, Pablos Ezperanza. «De Paraiso a Carolina del Norte.
Redes de apoyo y percepciones de la migración a Estados 
Unidos de mujeres tabasqueñas despulpadoras de jaiba.» MI-
GRACIONES INTERNACIONALES. (2002).

—. «De Paraiso a Carolina del Norte.Redes de apoyo y percep-
ciones de la migración a Estados Unidos de mujeres tabas-



94

queñas despulpadoras de jaiba.» MIGRACIONES INTERNA-
CIONALES. (2002).

Urteaga, Pozo Maritza. Jóvenes e indios en la ciudad. Investiga-
ción para la UNAM. México Distrito Federal, 2009.

—. Jóvenes e indios en la ciudad. Investigación para la UNAM. 
México Distrito Federal, 2009.

UTEL, Universidad el Linea. Definición Abc, tu diccionario fácil. . 
2007. 07 de marzo de 2014. <www.definicionabc.com>.





Lic. Guillermo Narváez Osorio
Rector

Dr. Luis Manuel Hernández Govea 
Secretario de Servicios Académicos

Mtro. Miguel Ángel Ruiz Magdónel
Director de Difusión Cultural

Mtro. Fredys Pérez Ruiz
Jefe del Departamento Editorial Cultural

Esta obra se terminó de editar el 12 de diciembre 
de 2025 en Villahermosa, Tabasco, México. 
El cuidado de la edición estuvo a cargo del autor y 
del Departamento Editorial Cultural de la 
Dirección de Difusión Cultural y el Fondo Editorial 
Universitario.




